


Maceió/AL
2023

en
re

da
nd

o
Pa

tr
im

ôn
io

s 
em

 S
ilê

nc
io

Maria Angélica da Silva
Dayse Luckwü Martins

A revisão ortográfica, gramatical
e das normas da ABNT ficou a

cargo dos autores.

(Org.)





          
E59    Enredando patrimônios em silêncio: nós, teias e bastidores/ Organizadores:     
                Maria Angélica da Silva; Dayse Luckwu Martins  . — Maceió :  
                Edufal, 2024. 
                165 p. : 22 cm 
 
                Inclui bibliografia. 
                ISBN 978-65-5624-268-2 
 
 
 
                 1. Patrimônio 2. História urbana. 3. Bem comum. I. Silva, Maria  
           Angélica. (Org.). II. Martins, Dayse Luckwu. (Org.). III. Título. 
            
 
  
                                                                                               CDU: 72:94 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Catalogação na fonte 
Editora da Universidade Federal de Alagoas - EDUFAL 

Núcleo de Conteúdo Editorial 
Bibliotecário Responsável: Roselito de Oliveira Santos – CRB-4 – 1633 

 

 

Enredando patrimônios em silêncio: nós, teias e bastidores/ Organizadores:
Maria Angélica da Silva; Dayse Luckwu Martins, projeto gráfico: Suzany
Mariha Ferreira Feitoza e Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro - Maceió:
Edufal, 2024.
165 p. : 22 cm

Inclui bibliografia.
ISBN 978-65-5624-268-2



À Dona Angelita, em memória.



BASTIDORES
BAS
TI
DO
RES

Maria Angélica da Silva

Marina Milito de Medeiros

Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro

Dayse Luckwu Martins

Suzany Marihá Ferreira Feitoza

Louise Cerqueira Martins

Rafael Almeida

Arlindo CardosoQual paisagem você 
enxerga?
Ailton Krenak
Margareth C. da S. Pereira
Wilson R. dos Santos Jr.

Nossa vida como Gaia
Rita Mendonça

Memórias guardadas
na terra
Jorge L. L. da Silva

Arquiteturas de corpos, 
movimentos de vida, 
memórias da carne
Madalena Romanelli

Patrimônios em silêncio 
na Sardenha
Massimo Faiferri

Ecologias da Memória
Sara Zewde

15

Teias e bênçãos
Maria Angélica da Silva
Dayse Luckwü Martins

07

Maria Angélica da Silva
Marina Medeiros

Ana Karolina Carneiro
Dayse Luckwu

Suzany Feitoza
Louise Cerqueira

Rafael Almeida
Arlindo Cardoso

144

97

44

58

66

81

Saudades do meu vizinho
Karina Oliveira

Marina Medeiros

Patrimônio da vida
Roseline Oliveira
Asher Kiperstock

João Areosa

Ecos da imaterialidade
Louise Cerqueira
Josemary Ferrare

Juliana M. Dias

114

126

134



BASTIDORES
BAS
TI
DO
RES

Maria Angélica da Silva

Marina Milito de Medeiros

Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro

Dayse Luckwu Martins

Suzany Marihá Ferreira Feitoza

Louise Cerqueira Martins

Rafael Almeida

Arlindo CardosoQual paisagem você 
enxerga?
Ailton Krenak
Margareth C. da S. Pereira
Wilson R. dos Santos Jr.

Nossa vida como Gaia
Rita Mendonça

Memórias guardadas
na terra
Jorge L. L. da Silva

Arquiteturas de corpos, 
movimentos de vida, 
memórias da carne
Madalena Romanelli

Patrimônios em silêncio 
na Sardenha
Massimo Faiferri

Ecologias da Memória
Sara Zewde

15

Teias e bênçãos
Maria Angélica da Silva
Dayse Luckwü Martins

07

Maria Angélica da Silva
Marina Medeiros

Ana Karolina Carneiro
Dayse Luckwu

Suzany Feitoza
Louise Cerqueira

Rafael Almeida
Arlindo Cardoso

144

97

44

58

66

81

Saudades do meu vizinho
Karina Oliveira

Marina Medeiros

Patrimônio da vida
Roseline Oliveira
Asher Kiperstock

João Areosa

Ecos da imaterialidade
Louise Cerqueira
Josemary Ferrare

Juliana M. Dias

114

126

134



Este é o último volume relativo ao I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem que versou sobre o tema “Patrimônios em silêncio”, tendo como 
publicações anteriores o livro de resumos dos trabalhos dos participantes 
e em seguida, o volume “Nós: Cadernos do I Congresso Internacional 
Estudos da Paisagem” que trouxe os textos completos de todas as 
comunicações apresentadas durante o evento. Este terceiro e-book 
intitulado “Nós, teias, bastidores: enredando os patrimônios em silêncio”, 
completa a série, sendo composto por três partes. A primeira, nomeada 
“Nós”, refere-se aos adensamentos proporcionados pelas palestras que 
guiaram o congresso. A segunda trata das teias, nome dado às mesas que, 
durante o congresso, abordaram assuntos eleitos como catalizadores de 
discussões acerca de patrimônios sob ameaça: a vida, no caso da 
discussão sobre a Covid; o crime ambiental pelo qual passa Maceió a 
partir da instalação inadequada da fábrica Braskem, acarretando a 
subsidência de cinco bairros centrais da cidade e desalojando mais de 50 
mil pessoas e a terceira, que tratou de aspectos do patrimônio intangível 
de Alagoas. Quanto à terceira parte do livro, nomeada “Bastidores”, ela 
convida ao leitor a conhecer por dentro, nuances do evento, ao modo de 
um making of.

A primeira parte, “Nós”, que se organiza com a reunião das palestras, 
buscou manter o tom coloquial das apresentações, realizando apenas 
pequenos ajustes para uma versão escrita.  Ela se inicia com a conferência 
que abriu o evento, trazendo como figura chave, Ailton Krenak. 
Denominada “Qual é a paisagem que você enxerga?”, deu o tônus ao 
evento, trazendo como desafio a afirmação de ter a paisagem, como a sua 
maior inimiga, a própria cidade. Desta maneira, Krenak de forma 
provocadora, instalou o questionamento acerca do domínio do urbano no 
planeta, no âmago de um congresso basicamente composto por 
arquitetos e urbanistas. Perante este quadro que se mostra quase 
irreversível e ao contrário de salientar o concreto e o ferro que constroem 
as cidades, Krenak acena com a leveza das palafitas, e, mais ainda, sugere 
que a inspiração do habitar venha do universo multiespécies.  Por exemplo, 
das teias de aranha transparentes, flexíveis, leves e fortes ao mesmo tempo. 
Ailton Krenak teve como debatedores de suas ideias, nomes muito 
respeitados: Margareth Campos da Silva Pereira, professora titular da UFRJ 
e Wilson Ribeiro dos Santos Júnior, o nosso Caracol, coordenador da área 
de Arquitetura e Urbanismo junto à Capes. Então podemos acompanhar 
como estes debatedores, ambos arquitetos urbanistas, se posicionaram 
frente ao desafio lançado pelo conferencista.

Abrindo novas veredas, outros palestrantes se encaminharam no sentido 
de alargar os horizontes acerca das paisagens geradas a partir dos 
humanos e do patrimônio. É o que se viu na palestra proferida por Rita 
Mendonça, educadora e bióloga, intitulada “Nossa vida como Gaia”, na 
qual posicionou nós, os humanos, inseridos em um complexo mundo de 
relações naturais que, a partir de um longo processo de milhões de anos, 
dispôs múltiplas forças em equilíbrio. Portanto, compartilhou ideias 
filosóficas de como observar o planeta e buscar novas alternativas de 
futuro também dentro do cenário multiespécies e da escala planetária.

A exploração de tempos profundos e de escalas geológicas milenares 
também foram trazidas no capítulo intitulado “Memórias guardadas na 
terra”. Pois é ainda na dimensão expandida e ampla que gravita a fala do 
professor Jorge Luiz Lopes da Silva. Na condição de paleontólogo, nos 
convidou a pensar a história da morada humana rumo aos períodos dos 
grandes mamíferos pleistocênicos. Os exemplos não chegam de geografias 
longínquas, apenas precisou atravessar territórios pertencentes ao 
próprio estado de Alagoas, que guardam estas marcas longevas e que, de 
certa forma, respondem ao convite de Rita Mendonça de ampliar a nossa 
genealogia até alcançar mundos perdidos no tempo.

Já a terapeuta Madalena Romanelli nos convidou a frequentar, ao inverso, 
uma escala bem intimista. Nos chamou a examinar o nosso próprio corpo 
durante a sua palestra intitulada “Arquitetura de corpos, movimentos de 
vida, memórias na carne”. Facilitadora de formação reichiana e professora 
didata de biodança, nos falou do ponto de vista do seu campo profissional 
provocando literalmente nossos corpos físicos. Sua participação não se 
reduziu a um momento de se ouvir de maneira passiva uma palestra, mas 
nos conclamou a colocar os corpos em movimento, em uma provocação à 
limitada forma de compreender o pensamento apenas creditado à ação 
do cérebro. Acompanhando-a nos movimentos, expandimos o sentido da 
vitalidade para as memórias que se alojam no corpo físico mas que 
também ecoam no tempo, nas couraças, travas que vamos construindo 
secularmente de um corpo para o outro, de geração para geração, na 
sociedade ocidental.   

Outros aspectos acerca do patrimônio foram abordados nas próximas 
palestras, a partir, agora, de distantes cantos do mundo. Como a de 
Massimo Faiferri, professor de Arquitetura, Design e Urbanismo da 
Universidade de Sassari, Sardenha, Itália. Ele fala desta surpreendente ilha 
do mar Mediterrâneo, em uma palestra que teve como título “Patrimônios 
em silêncio na Sardenha”. O silêncio ganha uma profundidade inaudita no 
texto de Massimo, pois agora se trata da quietude da terra, que esteve no 
centro da reflexão de Krenak, Rita e Jorge Luiz. Mas agora, esta terra liga-se 
a um dos seus afloramentos mais antigos, uma ilha a flutuar na costa 
italiana. Para abordá-la, Massimo expõe poemas inspirados por tais 
paisagens isoladas. Este mesmo silêncio, por outro lado, é ingrediente de 
um projeto arquitetônico a ser instalado na Sardenha justamente por sua 
ocupação rarefeita: todo um conjunto edificado que vasculhará os céus e 
se denomina, de forma simplificada, Telescópio Einstein. Através da 
palestra de Massimo, podemos acompanhar o projeto, desde o conceito, 
que se abriga de forma visceral à ilha e às suas qualidades. Sobre a fase de 
concepção do projeto, ela vem exposta através de atividades de um curso 
de verão que contou com a presença de inúmeros especialistas e 
estudantes que se debruçaram sobre a temática e produziram diversos 
anteprojetos. Ainda maturando soluções, uma instalação relativa ao 
mesmo projeto que fez parte da exibição da Bienal de Veneza de 2021, foi 
debatida pelo palestrante.

Quanto a Sara Zewde, docente em Harvard Graduate School of Design e 
diretora do Studio Zewde, sediado em Nova Iorque, ela nos trouxe a 

experiência que realizou no Rio de Janeiro à época da revitalização da 
zona portuária do centro da cidade no contexto das Olimpíadas, onde a 
arquiteta foi convidada a trabalhar com o silenciamento dos escravizados. 
A palestra recebeu o nome “Ecologias da memória” e discorreu sobre a sua 
proposta de um museu a céu aberto. De fato, uma sutil pontuação na 
paisagem carioca, a começar pelo cais do Valongo e indo bairros a dentro, 
demarcando os locais da memória da escravidão através de áreas centrais 
do Rio de Janeiro, usualmente não observadas a partir deste ponto de 
vista. As falas de Massimo e Sara fecharam o ciclo das palestras a partir de 
uma atividade projetual, e portanto, almejando propostas de futuro. 

Saindo das palestras, a ideia dos “nós” prossegue deslizando agora em 
uma outra dimensão. Nós reverberam linhas. E é assim que vamos 
acompanhar o desfiar das teias ou rodas de conversa, que serão 
apresentadas a partir dos textos que resumem ou comentam os conteúdos 
que foram trabalhados em cada uma delas durante o congresso. Através 
da teia intitulada “Saudades do meu vizinho: memória, arte e catástrofe”, de 
autoria de Karina de Magalhães e Marina Milito, discutiu-se os fatos 
relacionados ao crime da Braskem a partir de trocas com três convidados. 
A primeira, Maria Gardênia Nascimento Santos, arquiteta e moradora da 
região, trouxe os dados da tragédia em termos dos danos de vida trazidos 
pela destruição urbana e arquitetônica. Mas também ouviu-se a moradora 
e mestra da cultura popular Maria José da Silva, conhecida como Zeza do 
Coco, patrimônio vivo do estado de Alagoas que falou do morar naquela 
região, das inúmeras maneiras de celebrar a vida, a partir dos folguedos 
que incentivou e realizou com o apoio de vizinhos, amigos e admiradores 
do seu trabalho.  Por fim, Paulo Accioly, artista e realizador audiovisual, 
também habitante da região afetada, apresentou os seus trabalhos que, 
pela via da estética, buscaram falar de dor e memória dos que tiveram que 
abandonar os seus lugares no mundo. 

Na segunda teia,  “Patrimônio da Vida”, Roseline Oliveira, à época, 
coordenadora do PPGAU FAU/UFAL,  fez um balanço do que foi discutido 
com os professores Asher Kiperstock, engenheiro e docente da Escola 
Politécnica da UFBA e João Areosa, sociólogo e professor da Universidade 
Nova de Lisboa, em  um encontro que buscou tratar de contradições 
ressaltadas pelo mundo pandêmico, da vida e de seus cotidianos, do 
mundo que construímos e daquele que podemos construir como 
patrimônio se o consumo, o descarte e a desqualificação da natureza 
prosseguirem no rumo em que ocorrem no presente.  

Na terceira teia, “Ecos da imaterialidade”, Louise Cerqueira pondera sobre 
as discussões travadas acerca do patrimônio imaterial, a partir de 
reflexões sobre o “Projeto de Salvaguarda do Patrimônio Imaterial de 
Alagoas”, desenvolvido entre 2015 e 2016, utilizando a metodologia oficial do 
Iphan, qual seja, o Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC). A 
partir do debate entre Louise Cerqueira e as outras professoras Josemary 
Ferrare e Juliana Michaello Macedo Dias, o embrenhar por todos os 102 
municípios de Alagoas recebe um balanço a partir da experiência das três 
professoras que estiveram à frente do projeto. Também neste caso, 
pondera-se sobre a população menos favorecida e periférica, que 
desenvolve, por si mesma e dentro de uma outra lógica que não a 
estritamente do consumo, um universo de experimentos e vivências, 
ligados à terra, ao rural, à feira, ao improviso, à gambiarra. Claramente 
ecoa nesta mesa uma terra bem mais próxima do cotidiano, com o trabalho 
árduo, com a presença do chão e de um contato com as forças vitais 
diverso e mais profundo do que usualmente se encontra nas grandes 
cidades.

Quanto à terceira parte do livro, os “Bastidores”, ela convida o leitor a 
conhecer por dentro, o que foi organizar um congresso que ocorreu na 
época da pandemia mas que nasceu vocacionado para as trocas e 
interatividade. Que tinha como meta, mais que a produção e exposição do 
conhecimento, o acolher os participantes e o vivenciar a cidade de Maceió. 
O quadro pandêmico obrigou o evento a se moldar às exigências do tempo 
e se fazer online. Bastidores é palavra que evoca também o quadro onde se 
estica ou se prende os fios para se fazer nós especiais: os bordados, que 
referenciam, no caso, a sábia e imaginativa cultura popular. Portanto, nós 
quando advém de fios, cordas, entre volteios, solturas e amarras. 
Comenta-se nesta sessão, acerca dos diversos procederes adotados pelos 
organizadores para que o congresso não perdesse por completo a 
proposta inicial pautada pela ideia do encontro, e que alimentou a 
identidade visual, a estruturação do programa, o vídeo de abertura, a 
seleção dos palestrantes etc. Desta forma, oferecemos o compartilhar do 
que usualmente não é visto ou comentado na produção dos eventos, neste 
caso, sob a condição especial de almejar conectar o canal virtual com algo 
amoroso e afetivo. 

“...todo sujeito tece, como teias de aranha, suas relações 
com certas características das coisas e as entrelaça para 

fazer uma rede que sustenta sua existência”.
Emanuele Coccia 

Maria Angélica da Silva
Dayse Luckwü Martins



Este é o último volume relativo ao I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem que versou sobre o tema “Patrimônios em silêncio”, tendo como 
publicações anteriores o livro de resumos dos trabalhos dos participantes 
e em seguida, o volume “Nós: Cadernos do I Congresso Internacional 
Estudos da Paisagem” que trouxe os textos completos de todas as 
comunicações apresentadas durante o evento. Este terceiro e-book 
intitulado “Nós, teias, bastidores: enredando os patrimônios em silêncio”, 
completa a série, sendo composto por três partes. A primeira, nomeada 
“Nós”, refere-se aos adensamentos proporcionados pelas palestras que 
guiaram o congresso. A segunda trata das teias, nome dado às mesas que, 
durante o congresso, abordaram assuntos eleitos como catalizadores de 
discussões acerca de patrimônios sob ameaça: a vida, no caso da 
discussão sobre a Covid; o crime ambiental pelo qual passa Maceió a 
partir da instalação inadequada da fábrica Braskem, acarretando a 
subsidência de cinco bairros centrais da cidade e desalojando mais de 50 
mil pessoas e a terceira, que tratou de aspectos do patrimônio intangível 
de Alagoas. Quanto à terceira parte do livro, nomeada “Bastidores”, ela 
convida ao leitor a conhecer por dentro, nuances do evento, ao modo de 
um making of.

A primeira parte, “Nós”, que se organiza com a reunião das palestras, 
buscou manter o tom coloquial das apresentações, realizando apenas 
pequenos ajustes para uma versão escrita.  Ela se inicia com a conferência 
que abriu o evento, trazendo como figura chave, Ailton Krenak. 
Denominada “Qual é a paisagem que você enxerga?”, deu o tônus ao 
evento, trazendo como desafio a afirmação de ter a paisagem, como a sua 
maior inimiga, a própria cidade. Desta maneira, Krenak de forma 
provocadora, instalou o questionamento acerca do domínio do urbano no 
planeta, no âmago de um congresso basicamente composto por 
arquitetos e urbanistas. Perante este quadro que se mostra quase 
irreversível e ao contrário de salientar o concreto e o ferro que constroem 
as cidades, Krenak acena com a leveza das palafitas, e, mais ainda, sugere 
que a inspiração do habitar venha do universo multiespécies.  Por exemplo, 
das teias de aranha transparentes, flexíveis, leves e fortes ao mesmo tempo. 
Ailton Krenak teve como debatedores de suas ideias, nomes muito 
respeitados: Margareth Campos da Silva Pereira, professora titular da UFRJ 
e Wilson Ribeiro dos Santos Júnior, o nosso Caracol, coordenador da área 
de Arquitetura e Urbanismo junto à Capes. Então podemos acompanhar 
como estes debatedores, ambos arquitetos urbanistas, se posicionaram 
frente ao desafio lançado pelo conferencista.

Abrindo novas veredas, outros palestrantes se encaminharam no sentido 
de alargar os horizontes acerca das paisagens geradas a partir dos 
humanos e do patrimônio. É o que se viu na palestra proferida por Rita 
Mendonça, educadora e bióloga, intitulada “Nossa vida como Gaia”, na 
qual posicionou nós, os humanos, inseridos em um complexo mundo de 
relações naturais que, a partir de um longo processo de milhões de anos, 
dispôs múltiplas forças em equilíbrio. Portanto, compartilhou ideias 
filosóficas de como observar o planeta e buscar novas alternativas de 
futuro também dentro do cenário multiespécies e da escala planetária.

A exploração de tempos profundos e de escalas geológicas milenares 
também foram trazidas no capítulo intitulado “Memórias guardadas na 
terra”. Pois é ainda na dimensão expandida e ampla que gravita a fala do 
professor Jorge Luiz Lopes da Silva. Na condição de paleontólogo, nos 
convidou a pensar a história da morada humana rumo aos períodos dos 
grandes mamíferos pleistocênicos. Os exemplos não chegam de geografias 
longínquas, apenas precisou atravessar territórios pertencentes ao 
próprio estado de Alagoas, que guardam estas marcas longevas e que, de 
certa forma, respondem ao convite de Rita Mendonça de ampliar a nossa 
genealogia até alcançar mundos perdidos no tempo.

Já a terapeuta Madalena Romanelli nos convidou a frequentar, ao inverso, 
uma escala bem intimista. Nos chamou a examinar o nosso próprio corpo 
durante a sua palestra intitulada “Arquitetura de corpos, movimentos de 
vida, memórias na carne”. Facilitadora de formação reichiana e professora 
didata de biodança, nos falou do ponto de vista do seu campo profissional 
provocando literalmente nossos corpos físicos. Sua participação não se 
reduziu a um momento de se ouvir de maneira passiva uma palestra, mas 
nos conclamou a colocar os corpos em movimento, em uma provocação à 
limitada forma de compreender o pensamento apenas creditado à ação 
do cérebro. Acompanhando-a nos movimentos, expandimos o sentido da 
vitalidade para as memórias que se alojam no corpo físico mas que 
também ecoam no tempo, nas couraças, travas que vamos construindo 
secularmente de um corpo para o outro, de geração para geração, na 
sociedade ocidental.   

Outros aspectos acerca do patrimônio foram abordados nas próximas 
palestras, a partir, agora, de distantes cantos do mundo. Como a de 
Massimo Faiferri, professor de Arquitetura, Design e Urbanismo da 
Universidade de Sassari, Sardenha, Itália. Ele fala desta surpreendente ilha 
do mar Mediterrâneo, em uma palestra que teve como título “Patrimônios 
em silêncio na Sardenha”. O silêncio ganha uma profundidade inaudita no 
texto de Massimo, pois agora se trata da quietude da terra, que esteve no 
centro da reflexão de Krenak, Rita e Jorge Luiz. Mas agora, esta terra liga-se 
a um dos seus afloramentos mais antigos, uma ilha a flutuar na costa 
italiana. Para abordá-la, Massimo expõe poemas inspirados por tais 
paisagens isoladas. Este mesmo silêncio, por outro lado, é ingrediente de 
um projeto arquitetônico a ser instalado na Sardenha justamente por sua 
ocupação rarefeita: todo um conjunto edificado que vasculhará os céus e 
se denomina, de forma simplificada, Telescópio Einstein. Através da 
palestra de Massimo, podemos acompanhar o projeto, desde o conceito, 
que se abriga de forma visceral à ilha e às suas qualidades. Sobre a fase de 
concepção do projeto, ela vem exposta através de atividades de um curso 
de verão que contou com a presença de inúmeros especialistas e 
estudantes que se debruçaram sobre a temática e produziram diversos 
anteprojetos. Ainda maturando soluções, uma instalação relativa ao 
mesmo projeto que fez parte da exibição da Bienal de Veneza de 2021, foi 
debatida pelo palestrante.

Quanto a Sara Zewde, docente em Harvard Graduate School of Design e 
diretora do Studio Zewde, sediado em Nova Iorque, ela nos trouxe a 

experiência que realizou no Rio de Janeiro à época da revitalização da 
zona portuária do centro da cidade no contexto das Olimpíadas, onde a 
arquiteta foi convidada a trabalhar com o silenciamento dos escravizados. 
A palestra recebeu o nome “Ecologias da memória” e discorreu sobre a sua 
proposta de um museu a céu aberto. De fato, uma sutil pontuação na 
paisagem carioca, a começar pelo cais do Valongo e indo bairros a dentro, 
demarcando os locais da memória da escravidão através de áreas centrais 
do Rio de Janeiro, usualmente não observadas a partir deste ponto de 
vista. As falas de Massimo e Sara fecharam o ciclo das palestras a partir de 
uma atividade projetual, e portanto, almejando propostas de futuro. 

Saindo das palestras, a ideia dos “nós” prossegue deslizando agora em 
uma outra dimensão. Nós reverberam linhas. E é assim que vamos 
acompanhar o desfiar das teias ou rodas de conversa, que serão 
apresentadas a partir dos textos que resumem ou comentam os conteúdos 
que foram trabalhados em cada uma delas durante o congresso. Através 
da teia intitulada “Saudades do meu vizinho: memória, arte e catástrofe”, de 
autoria de Karina de Magalhães e Marina Milito, discutiu-se os fatos 
relacionados ao crime da Braskem a partir de trocas com três convidados. 
A primeira, Maria Gardênia Nascimento Santos, arquiteta e moradora da 
região, trouxe os dados da tragédia em termos dos danos de vida trazidos 
pela destruição urbana e arquitetônica. Mas também ouviu-se a moradora 
e mestra da cultura popular Maria José da Silva, conhecida como Zeza do 
Coco, patrimônio vivo do estado de Alagoas que falou do morar naquela 
região, das inúmeras maneiras de celebrar a vida, a partir dos folguedos 
que incentivou e realizou com o apoio de vizinhos, amigos e admiradores 
do seu trabalho.  Por fim, Paulo Accioly, artista e realizador audiovisual, 
também habitante da região afetada, apresentou os seus trabalhos que, 
pela via da estética, buscaram falar de dor e memória dos que tiveram que 
abandonar os seus lugares no mundo. 

Na segunda teia,  “Patrimônio da Vida”, Roseline Oliveira, à época, 
coordenadora do PPGAU FAU/UFAL,  fez um balanço do que foi discutido 
com os professores Asher Kiperstock, engenheiro e docente da Escola 
Politécnica da UFBA e João Areosa, sociólogo e professor da Universidade 
Nova de Lisboa, em  um encontro que buscou tratar de contradições 
ressaltadas pelo mundo pandêmico, da vida e de seus cotidianos, do 
mundo que construímos e daquele que podemos construir como 
patrimônio se o consumo, o descarte e a desqualificação da natureza 
prosseguirem no rumo em que ocorrem no presente.  

Na terceira teia, “Ecos da imaterialidade”, Louise Cerqueira pondera sobre 
as discussões travadas acerca do patrimônio imaterial, a partir de 
reflexões sobre o “Projeto de Salvaguarda do Patrimônio Imaterial de 
Alagoas”, desenvolvido entre 2015 e 2016, utilizando a metodologia oficial do 
Iphan, qual seja, o Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC). A 
partir do debate entre Louise Cerqueira e as outras professoras Josemary 
Ferrare e Juliana Michaello Macedo Dias, o embrenhar por todos os 102 
municípios de Alagoas recebe um balanço a partir da experiência das três 
professoras que estiveram à frente do projeto. Também neste caso, 
pondera-se sobre a população menos favorecida e periférica, que 
desenvolve, por si mesma e dentro de uma outra lógica que não a 
estritamente do consumo, um universo de experimentos e vivências, 
ligados à terra, ao rural, à feira, ao improviso, à gambiarra. Claramente 
ecoa nesta mesa uma terra bem mais próxima do cotidiano, com o trabalho 
árduo, com a presença do chão e de um contato com as forças vitais 
diverso e mais profundo do que usualmente se encontra nas grandes 
cidades.

Quanto à terceira parte do livro, os “Bastidores”, ela convida o leitor a 
conhecer por dentro, o que foi organizar um congresso que ocorreu na 
época da pandemia mas que nasceu vocacionado para as trocas e 
interatividade. Que tinha como meta, mais que a produção e exposição do 
conhecimento, o acolher os participantes e o vivenciar a cidade de Maceió. 
O quadro pandêmico obrigou o evento a se moldar às exigências do tempo 
e se fazer online. Bastidores é palavra que evoca também o quadro onde se 
estica ou se prende os fios para se fazer nós especiais: os bordados, que 
referenciam, no caso, a sábia e imaginativa cultura popular. Portanto, nós 
quando advém de fios, cordas, entre volteios, solturas e amarras. 
Comenta-se nesta sessão, acerca dos diversos procederes adotados pelos 
organizadores para que o congresso não perdesse por completo a 
proposta inicial pautada pela ideia do encontro, e que alimentou a 
identidade visual, a estruturação do programa, o vídeo de abertura, a 
seleção dos palestrantes etc. Desta forma, oferecemos o compartilhar do 
que usualmente não é visto ou comentado na produção dos eventos, neste 
caso, sob a condição especial de almejar conectar o canal virtual com algo 
amoroso e afetivo. 

08



Este é o último volume relativo ao I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem que versou sobre o tema “Patrimônios em silêncio”, tendo como 
publicações anteriores o livro de resumos dos trabalhos dos participantes 
e em seguida, o volume “Nós: Cadernos do I Congresso Internacional 
Estudos da Paisagem” que trouxe os textos completos de todas as 
comunicações apresentadas durante o evento. Este terceiro e-book 
intitulado “Nós, teias, bastidores: enredando os patrimônios em silêncio”, 
completa a série, sendo composto por três partes. A primeira, nomeada 
“Nós”, refere-se aos adensamentos proporcionados pelas palestras que 
guiaram o congresso. A segunda trata das teias, nome dado às mesas que, 
durante o congresso, abordaram assuntos eleitos como catalizadores de 
discussões acerca de patrimônios sob ameaça: a vida, no caso da 
discussão sobre a Covid; o crime ambiental pelo qual passa Maceió a 
partir da instalação inadequada da fábrica Braskem, acarretando a 
subsidência de cinco bairros centrais da cidade e desalojando mais de 50 
mil pessoas e a terceira, que tratou de aspectos do patrimônio intangível 
de Alagoas. Quanto à terceira parte do livro, nomeada “Bastidores”, ela 
convida ao leitor a conhecer por dentro, nuances do evento, ao modo de 
um making of.

A primeira parte, “Nós”, que se organiza com a reunião das palestras, 
buscou manter o tom coloquial das apresentações, realizando apenas 
pequenos ajustes para uma versão escrita.  Ela se inicia com a conferência 
que abriu o evento, trazendo como figura chave, Ailton Krenak. 
Denominada “Qual é a paisagem que você enxerga?”, deu o tônus ao 
evento, trazendo como desafio a afirmação de ter a paisagem, como a sua 
maior inimiga, a própria cidade. Desta maneira, Krenak de forma 
provocadora, instalou o questionamento acerca do domínio do urbano no 
planeta, no âmago de um congresso basicamente composto por 
arquitetos e urbanistas. Perante este quadro que se mostra quase 
irreversível e ao contrário de salientar o concreto e o ferro que constroem 
as cidades, Krenak acena com a leveza das palafitas, e, mais ainda, sugere 
que a inspiração do habitar venha do universo multiespécies.  Por exemplo, 
das teias de aranha transparentes, flexíveis, leves e fortes ao mesmo tempo. 
Ailton Krenak teve como debatedores de suas ideias, nomes muito 
respeitados: Margareth Campos da Silva Pereira, professora titular da UFRJ 
e Wilson Ribeiro dos Santos Júnior, o nosso Caracol, coordenador da área 
de Arquitetura e Urbanismo junto à Capes. Então podemos acompanhar 
como estes debatedores, ambos arquitetos urbanistas, se posicionaram 
frente ao desafio lançado pelo conferencista.

Abrindo novas veredas, outros palestrantes se encaminharam no sentido 
de alargar os horizontes acerca das paisagens geradas a partir dos 
humanos e do patrimônio. É o que se viu na palestra proferida por Rita 
Mendonça, educadora e bióloga, intitulada “Nossa vida como Gaia”, na 
qual posicionou nós, os humanos, inseridos em um complexo mundo de 
relações naturais que, a partir de um longo processo de milhões de anos, 
dispôs múltiplas forças em equilíbrio. Portanto, compartilhou ideias 
filosóficas de como observar o planeta e buscar novas alternativas de 
futuro também dentro do cenário multiespécies e da escala planetária.

A exploração de tempos profundos e de escalas geológicas milenares 
também foram trazidas no capítulo intitulado “Memórias guardadas na 
terra”. Pois é ainda na dimensão expandida e ampla que gravita a fala do 
professor Jorge Luiz Lopes da Silva. Na condição de paleontólogo, nos 
convidou a pensar a história da morada humana rumo aos períodos dos 
grandes mamíferos pleistocênicos. Os exemplos não chegam de geografias 
longínquas, apenas precisou atravessar territórios pertencentes ao 
próprio estado de Alagoas, que guardam estas marcas longevas e que, de 
certa forma, respondem ao convite de Rita Mendonça de ampliar a nossa 
genealogia até alcançar mundos perdidos no tempo.

Já a terapeuta Madalena Romanelli nos convidou a frequentar, ao inverso, 
uma escala bem intimista. Nos chamou a examinar o nosso próprio corpo 
durante a sua palestra intitulada “Arquitetura de corpos, movimentos de 
vida, memórias na carne”. Facilitadora de formação reichiana e professora 
didata de biodança, nos falou do ponto de vista do seu campo profissional 
provocando literalmente nossos corpos físicos. Sua participação não se 
reduziu a um momento de se ouvir de maneira passiva uma palestra, mas 
nos conclamou a colocar os corpos em movimento, em uma provocação à 
limitada forma de compreender o pensamento apenas creditado à ação 
do cérebro. Acompanhando-a nos movimentos, expandimos o sentido da 
vitalidade para as memórias que se alojam no corpo físico mas que 
também ecoam no tempo, nas couraças, travas que vamos construindo 
secularmente de um corpo para o outro, de geração para geração, na 
sociedade ocidental.   

Outros aspectos acerca do patrimônio foram abordados nas próximas 
palestras, a partir, agora, de distantes cantos do mundo. Como a de 
Massimo Faiferri, professor de Arquitetura, Design e Urbanismo da 
Universidade de Sassari, Sardenha, Itália. Ele fala desta surpreendente ilha 
do mar Mediterrâneo, em uma palestra que teve como título “Patrimônios 
em silêncio na Sardenha”. O silêncio ganha uma profundidade inaudita no 
texto de Massimo, pois agora se trata da quietude da terra, que esteve no 
centro da reflexão de Krenak, Rita e Jorge Luiz. Mas agora, esta terra liga-se 
a um dos seus afloramentos mais antigos, uma ilha a flutuar na costa 
italiana. Para abordá-la, Massimo expõe poemas inspirados por tais 
paisagens isoladas. Este mesmo silêncio, por outro lado, é ingrediente de 
um projeto arquitetônico a ser instalado na Sardenha justamente por sua 
ocupação rarefeita: todo um conjunto edificado que vasculhará os céus e 
se denomina, de forma simplificada, Telescópio Einstein. Através da 
palestra de Massimo, podemos acompanhar o projeto, desde o conceito, 
que se abriga de forma visceral à ilha e às suas qualidades. Sobre a fase de 
concepção do projeto, ela vem exposta através de atividades de um curso 
de verão que contou com a presença de inúmeros especialistas e 
estudantes que se debruçaram sobre a temática e produziram diversos 
anteprojetos. Ainda maturando soluções, uma instalação relativa ao 
mesmo projeto que fez parte da exibição da Bienal de Veneza de 2021, foi 
debatida pelo palestrante.

Quanto a Sara Zewde, docente em Harvard Graduate School of Design e 
diretora do Studio Zewde, sediado em Nova Iorque, ela nos trouxe a 

experiência que realizou no Rio de Janeiro à época da revitalização da 
zona portuária do centro da cidade no contexto das Olimpíadas, onde a 
arquiteta foi convidada a trabalhar com o silenciamento dos escravizados. 
A palestra recebeu o nome “Ecologias da memória” e discorreu sobre a sua 
proposta de um museu a céu aberto. De fato, uma sutil pontuação na 
paisagem carioca, a começar pelo cais do Valongo e indo bairros a dentro, 
demarcando os locais da memória da escravidão através de áreas centrais 
do Rio de Janeiro, usualmente não observadas a partir deste ponto de 
vista. As falas de Massimo e Sara fecharam o ciclo das palestras a partir de 
uma atividade projetual, e portanto, almejando propostas de futuro. 

Saindo das palestras, a ideia dos “nós” prossegue deslizando agora em 
uma outra dimensão. Nós reverberam linhas. E é assim que vamos 
acompanhar o desfiar das teias ou rodas de conversa, que serão 
apresentadas a partir dos textos que resumem ou comentam os conteúdos 
que foram trabalhados em cada uma delas durante o congresso. Através 
da teia intitulada “Saudades do meu vizinho: memória, arte e catástrofe”, de 
autoria de Karina de Magalhães e Marina Milito, discutiu-se os fatos 
relacionados ao crime da Braskem a partir de trocas com três convidados. 
A primeira, Maria Gardênia Nascimento Santos, arquiteta e moradora da 
região, trouxe os dados da tragédia em termos dos danos de vida trazidos 
pela destruição urbana e arquitetônica. Mas também ouviu-se a moradora 
e mestra da cultura popular Maria José da Silva, conhecida como Zeza do 
Coco, patrimônio vivo do estado de Alagoas que falou do morar naquela 
região, das inúmeras maneiras de celebrar a vida, a partir dos folguedos 
que incentivou e realizou com o apoio de vizinhos, amigos e admiradores 
do seu trabalho.  Por fim, Paulo Accioly, artista e realizador audiovisual, 
também habitante da região afetada, apresentou os seus trabalhos que, 
pela via da estética, buscaram falar de dor e memória dos que tiveram que 
abandonar os seus lugares no mundo. 

Na segunda teia,  “Patrimônio da Vida”, Roseline Oliveira, à época, 
coordenadora do PPGAU FAU/UFAL,  fez um balanço do que foi discutido 
com os professores Asher Kiperstock, engenheiro e docente da Escola 
Politécnica da UFBA e João Areosa, sociólogo e professor da Universidade 
Nova de Lisboa, em  um encontro que buscou tratar de contradições 
ressaltadas pelo mundo pandêmico, da vida e de seus cotidianos, do 
mundo que construímos e daquele que podemos construir como 
patrimônio se o consumo, o descarte e a desqualificação da natureza 
prosseguirem no rumo em que ocorrem no presente.  

Na terceira teia, “Ecos da imaterialidade”, Louise Cerqueira pondera sobre 
as discussões travadas acerca do patrimônio imaterial, a partir de 
reflexões sobre o “Projeto de Salvaguarda do Patrimônio Imaterial de 
Alagoas”, desenvolvido entre 2015 e 2016, utilizando a metodologia oficial do 
Iphan, qual seja, o Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC). A 
partir do debate entre Louise Cerqueira e as outras professoras Josemary 
Ferrare e Juliana Michaello Macedo Dias, o embrenhar por todos os 102 
municípios de Alagoas recebe um balanço a partir da experiência das três 
professoras que estiveram à frente do projeto. Também neste caso, 
pondera-se sobre a população menos favorecida e periférica, que 
desenvolve, por si mesma e dentro de uma outra lógica que não a 
estritamente do consumo, um universo de experimentos e vivências, 
ligados à terra, ao rural, à feira, ao improviso, à gambiarra. Claramente 
ecoa nesta mesa uma terra bem mais próxima do cotidiano, com o trabalho 
árduo, com a presença do chão e de um contato com as forças vitais 
diverso e mais profundo do que usualmente se encontra nas grandes 
cidades.

Quanto à terceira parte do livro, os “Bastidores”, ela convida o leitor a 
conhecer por dentro, o que foi organizar um congresso que ocorreu na 
época da pandemia mas que nasceu vocacionado para as trocas e 
interatividade. Que tinha como meta, mais que a produção e exposição do 
conhecimento, o acolher os participantes e o vivenciar a cidade de Maceió. 
O quadro pandêmico obrigou o evento a se moldar às exigências do tempo 
e se fazer online. Bastidores é palavra que evoca também o quadro onde se 
estica ou se prende os fios para se fazer nós especiais: os bordados, que 
referenciam, no caso, a sábia e imaginativa cultura popular. Portanto, nós 
quando advém de fios, cordas, entre volteios, solturas e amarras. 
Comenta-se nesta sessão, acerca dos diversos procederes adotados pelos 
organizadores para que o congresso não perdesse por completo a 
proposta inicial pautada pela ideia do encontro, e que alimentou a 
identidade visual, a estruturação do programa, o vídeo de abertura, a 
seleção dos palestrantes etc. Desta forma, oferecemos o compartilhar do 
que usualmente não é visto ou comentado na produção dos eventos, neste 
caso, sob a condição especial de almejar conectar o canal virtual com algo 
amoroso e afetivo. 

09



Este é o último volume relativo ao I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem que versou sobre o tema “Patrimônios em silêncio”, tendo como 
publicações anteriores o livro de resumos dos trabalhos dos participantes 
e em seguida, o volume “Nós: Cadernos do I Congresso Internacional 
Estudos da Paisagem” que trouxe os textos completos de todas as 
comunicações apresentadas durante o evento. Este terceiro e-book 
intitulado “Nós, teias, bastidores: enredando os patrimônios em silêncio”, 
completa a série, sendo composto por três partes. A primeira, nomeada 
“Nós”, refere-se aos adensamentos proporcionados pelas palestras que 
guiaram o congresso. A segunda trata das teias, nome dado às mesas que, 
durante o congresso, abordaram assuntos eleitos como catalizadores de 
discussões acerca de patrimônios sob ameaça: a vida, no caso da 
discussão sobre a Covid; o crime ambiental pelo qual passa Maceió a 
partir da instalação inadequada da fábrica Braskem, acarretando a 
subsidência de cinco bairros centrais da cidade e desalojando mais de 50 
mil pessoas e a terceira, que tratou de aspectos do patrimônio intangível 
de Alagoas. Quanto à terceira parte do livro, nomeada “Bastidores”, ela 
convida ao leitor a conhecer por dentro, nuances do evento, ao modo de 
um making of.

A primeira parte, “Nós”, que se organiza com a reunião das palestras, 
buscou manter o tom coloquial das apresentações, realizando apenas 
pequenos ajustes para uma versão escrita.  Ela se inicia com a conferência 
que abriu o evento, trazendo como figura chave, Ailton Krenak. 
Denominada “Qual é a paisagem que você enxerga?”, deu o tônus ao 
evento, trazendo como desafio a afirmação de ter a paisagem, como a sua 
maior inimiga, a própria cidade. Desta maneira, Krenak de forma 
provocadora, instalou o questionamento acerca do domínio do urbano no 
planeta, no âmago de um congresso basicamente composto por 
arquitetos e urbanistas. Perante este quadro que se mostra quase 
irreversível e ao contrário de salientar o concreto e o ferro que constroem 
as cidades, Krenak acena com a leveza das palafitas, e, mais ainda, sugere 
que a inspiração do habitar venha do universo multiespécies.  Por exemplo, 
das teias de aranha transparentes, flexíveis, leves e fortes ao mesmo tempo. 
Ailton Krenak teve como debatedores de suas ideias, nomes muito 
respeitados: Margareth Campos da Silva Pereira, professora titular da UFRJ 
e Wilson Ribeiro dos Santos Júnior, o nosso Caracol, coordenador da área 
de Arquitetura e Urbanismo junto à Capes. Então podemos acompanhar 
como estes debatedores, ambos arquitetos urbanistas, se posicionaram 
frente ao desafio lançado pelo conferencista.

Abrindo novas veredas, outros palestrantes se encaminharam no sentido 
de alargar os horizontes acerca das paisagens geradas a partir dos 
humanos e do patrimônio. É o que se viu na palestra proferida por Rita 
Mendonça, educadora e bióloga, intitulada “Nossa vida como Gaia”, na 
qual posicionou nós, os humanos, inseridos em um complexo mundo de 
relações naturais que, a partir de um longo processo de milhões de anos, 
dispôs múltiplas forças em equilíbrio. Portanto, compartilhou ideias 
filosóficas de como observar o planeta e buscar novas alternativas de 
futuro também dentro do cenário multiespécies e da escala planetária.

A exploração de tempos profundos e de escalas geológicas milenares 
também foram trazidas no capítulo intitulado “Memórias guardadas na 
terra”. Pois é ainda na dimensão expandida e ampla que gravita a fala do 
professor Jorge Luiz Lopes da Silva. Na condição de paleontólogo, nos 
convidou a pensar a história da morada humana rumo aos períodos dos 
grandes mamíferos pleistocênicos. Os exemplos não chegam de geografias 
longínquas, apenas precisou atravessar territórios pertencentes ao 
próprio estado de Alagoas, que guardam estas marcas longevas e que, de 
certa forma, respondem ao convite de Rita Mendonça de ampliar a nossa 
genealogia até alcançar mundos perdidos no tempo.

Já a terapeuta Madalena Romanelli nos convidou a frequentar, ao inverso, 
uma escala bem intimista. Nos chamou a examinar o nosso próprio corpo 
durante a sua palestra intitulada “Arquitetura de corpos, movimentos de 
vida, memórias na carne”. Facilitadora de formação reichiana e professora 
didata de biodança, nos falou do ponto de vista do seu campo profissional 
provocando literalmente nossos corpos físicos. Sua participação não se 
reduziu a um momento de se ouvir de maneira passiva uma palestra, mas 
nos conclamou a colocar os corpos em movimento, em uma provocação à 
limitada forma de compreender o pensamento apenas creditado à ação 
do cérebro. Acompanhando-a nos movimentos, expandimos o sentido da 
vitalidade para as memórias que se alojam no corpo físico mas que 
também ecoam no tempo, nas couraças, travas que vamos construindo 
secularmente de um corpo para o outro, de geração para geração, na 
sociedade ocidental.   

Outros aspectos acerca do patrimônio foram abordados nas próximas 
palestras, a partir, agora, de distantes cantos do mundo. Como a de 
Massimo Faiferri, professor de Arquitetura, Design e Urbanismo da 
Universidade de Sassari, Sardenha, Itália. Ele fala desta surpreendente ilha 
do mar Mediterrâneo, em uma palestra que teve como título “Patrimônios 
em silêncio na Sardenha”. O silêncio ganha uma profundidade inaudita no 
texto de Massimo, pois agora se trata da quietude da terra, que esteve no 
centro da reflexão de Krenak, Rita e Jorge Luiz. Mas agora, esta terra liga-se 
a um dos seus afloramentos mais antigos, uma ilha a flutuar na costa 
italiana. Para abordá-la, Massimo expõe poemas inspirados por tais 
paisagens isoladas. Este mesmo silêncio, por outro lado, é ingrediente de 
um projeto arquitetônico a ser instalado na Sardenha justamente por sua 
ocupação rarefeita: todo um conjunto edificado que vasculhará os céus e 
se denomina, de forma simplificada, Telescópio Einstein. Através da 
palestra de Massimo, podemos acompanhar o projeto, desde o conceito, 
que se abriga de forma visceral à ilha e às suas qualidades. Sobre a fase de 
concepção do projeto, ela vem exposta através de atividades de um curso 
de verão que contou com a presença de inúmeros especialistas e 
estudantes que se debruçaram sobre a temática e produziram diversos 
anteprojetos. Ainda maturando soluções, uma instalação relativa ao 
mesmo projeto que fez parte da exibição da Bienal de Veneza de 2021, foi 
debatida pelo palestrante.

Quanto a Sara Zewde, docente em Harvard Graduate School of Design e 
diretora do Studio Zewde, sediado em Nova Iorque, ela nos trouxe a 

experiência que realizou no Rio de Janeiro à época da revitalização da 
zona portuária do centro da cidade no contexto das Olimpíadas, onde a 
arquiteta foi convidada a trabalhar com o silenciamento dos escravizados. 
A palestra recebeu o nome “Ecologias da memória” e discorreu sobre a sua 
proposta de um museu a céu aberto. De fato, uma sutil pontuação na 
paisagem carioca, a começar pelo cais do Valongo e indo bairros a dentro, 
demarcando os locais da memória da escravidão através de áreas centrais 
do Rio de Janeiro, usualmente não observadas a partir deste ponto de 
vista. As falas de Massimo e Sara fecharam o ciclo das palestras a partir de 
uma atividade projetual, e portanto, almejando propostas de futuro. 

Saindo das palestras, a ideia dos “nós” prossegue deslizando agora em 
uma outra dimensão. Nós reverberam linhas. E é assim que vamos 
acompanhar o desfiar das teias ou rodas de conversa, que serão 
apresentadas a partir dos textos que resumem ou comentam os conteúdos 
que foram trabalhados em cada uma delas durante o congresso. Através 
da teia intitulada “Saudades do meu vizinho: memória, arte e catástrofe”, de 
autoria de Karina de Magalhães e Marina Milito, discutiu-se os fatos 
relacionados ao crime da Braskem a partir de trocas com três convidados. 
A primeira, Maria Gardênia Nascimento Santos, arquiteta e moradora da 
região, trouxe os dados da tragédia em termos dos danos de vida trazidos 
pela destruição urbana e arquitetônica. Mas também ouviu-se a moradora 
e mestra da cultura popular Maria José da Silva, conhecida como Zeza do 
Coco, patrimônio vivo do estado de Alagoas que falou do morar naquela 
região, das inúmeras maneiras de celebrar a vida, a partir dos folguedos 
que incentivou e realizou com o apoio de vizinhos, amigos e admiradores 
do seu trabalho.  Por fim, Paulo Accioly, artista e realizador audiovisual, 
também habitante da região afetada, apresentou os seus trabalhos que, 
pela via da estética, buscaram falar de dor e memória dos que tiveram que 
abandonar os seus lugares no mundo. 

Na segunda teia,  “Patrimônio da Vida”, Roseline Oliveira, à época, 
coordenadora do PPGAU FAU/UFAL,  fez um balanço do que foi discutido 
com os professores Asher Kiperstock, engenheiro e docente da Escola 
Politécnica da UFBA e João Areosa, sociólogo e professor da Universidade 
Nova de Lisboa, em  um encontro que buscou tratar de contradições 
ressaltadas pelo mundo pandêmico, da vida e de seus cotidianos, do 
mundo que construímos e daquele que podemos construir como 
patrimônio se o consumo, o descarte e a desqualificação da natureza 
prosseguirem no rumo em que ocorrem no presente.  

Na terceira teia, “Ecos da imaterialidade”, Louise Cerqueira pondera sobre 
as discussões travadas acerca do patrimônio imaterial, a partir de 
reflexões sobre o “Projeto de Salvaguarda do Patrimônio Imaterial de 
Alagoas”, desenvolvido entre 2015 e 2016, utilizando a metodologia oficial do 
Iphan, qual seja, o Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC). A 
partir do debate entre Louise Cerqueira e as outras professoras Josemary 
Ferrare e Juliana Michaello Macedo Dias, o embrenhar por todos os 102 
municípios de Alagoas recebe um balanço a partir da experiência das três 
professoras que estiveram à frente do projeto. Também neste caso, 
pondera-se sobre a população menos favorecida e periférica, que 
desenvolve, por si mesma e dentro de uma outra lógica que não a 
estritamente do consumo, um universo de experimentos e vivências, 
ligados à terra, ao rural, à feira, ao improviso, à gambiarra. Claramente 
ecoa nesta mesa uma terra bem mais próxima do cotidiano, com o trabalho 
árduo, com a presença do chão e de um contato com as forças vitais 
diverso e mais profundo do que usualmente se encontra nas grandes 
cidades.

Quanto à terceira parte do livro, os “Bastidores”, ela convida o leitor a 
conhecer por dentro, o que foi organizar um congresso que ocorreu na 
época da pandemia mas que nasceu vocacionado para as trocas e 
interatividade. Que tinha como meta, mais que a produção e exposição do 
conhecimento, o acolher os participantes e o vivenciar a cidade de Maceió. 
O quadro pandêmico obrigou o evento a se moldar às exigências do tempo 
e se fazer online. Bastidores é palavra que evoca também o quadro onde se 
estica ou se prende os fios para se fazer nós especiais: os bordados, que 
referenciam, no caso, a sábia e imaginativa cultura popular. Portanto, nós 
quando advém de fios, cordas, entre volteios, solturas e amarras. 
Comenta-se nesta sessão, acerca dos diversos procederes adotados pelos 
organizadores para que o congresso não perdesse por completo a 
proposta inicial pautada pela ideia do encontro, e que alimentou a 
identidade visual, a estruturação do programa, o vídeo de abertura, a 
seleção dos palestrantes etc. Desta forma, oferecemos o compartilhar do 
que usualmente não é visto ou comentado na produção dos eventos, neste 
caso, sob a condição especial de almejar conectar o canal virtual com algo 
amoroso e afetivo. 

Este é o último volume relativo ao I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem que versou sobre o tema “Patrimônios em silêncio”, tendo como 
publicações anteriores o livro de resumos dos trabalhos dos participantes 
e em seguida, o volume “Nós: Cadernos do I Congresso Internacional 
Estudos da Paisagem” que trouxe os textos completos de todas as 
comunicações apresentadas durante o evento. Este terceiro e-book 
intitulado “Nós, teias, bastidores: enredando os patrimônios em silêncio”, 
completa a série, sendo composto por três partes. A primeira, nomeada 
“Nós”, refere-se aos adensamentos proporcionados pelas palestras que 
guiaram o congresso. A segunda trata das teias, nome dado às mesas que, 
durante o congresso, abordaram assuntos eleitos como catalizadores de 
discussões acerca de patrimônios sob ameaça: a vida, no caso da 
discussão sobre a Covid; o crime ambiental pelo qual passa Maceió a 
partir da instalação inadequada da fábrica Braskem, acarretando a 
subsidência de cinco bairros centrais da cidade e desalojando mais de 50 
mil pessoas e a terceira, que tratou de aspectos do patrimônio intangível 
de Alagoas. Quanto à terceira parte do livro, nomeada “Bastidores”, ela 
convida ao leitor a conhecer por dentro, nuances do evento, ao modo de 
um making of.

A primeira parte, “Nós”, que se organiza com a reunião das palestras, 
buscou manter o tom coloquial das apresentações, realizando apenas 
pequenos ajustes para uma versão escrita.  Ela se inicia com a conferência 
que abriu o evento, trazendo como figura chave, Ailton Krenak. 
Denominada “Qual é a paisagem que você enxerga?”, deu o tônus ao 
evento, trazendo como desafio a afirmação de ter a paisagem, como a sua 
maior inimiga, a própria cidade. Desta maneira, Krenak de forma 
provocadora, instalou o questionamento acerca do domínio do urbano no 
planeta, no âmago de um congresso basicamente composto por 
arquitetos e urbanistas. Perante este quadro que se mostra quase 
irreversível e ao contrário de salientar o concreto e o ferro que constroem 
as cidades, Krenak acena com a leveza das palafitas, e, mais ainda, sugere 
que a inspiração do habitar venha do universo multiespécies.  Por exemplo, 
das teias de aranha transparentes, flexíveis, leves e fortes ao mesmo tempo. 
Ailton Krenak teve como debatedores de suas ideias, nomes muito 
respeitados: Margareth Campos da Silva Pereira, professora titular da UFRJ 
e Wilson Ribeiro dos Santos Júnior, o nosso Caracol, coordenador da área 
de Arquitetura e Urbanismo junto à Capes. Então podemos acompanhar 
como estes debatedores, ambos arquitetos urbanistas, se posicionaram 
frente ao desafio lançado pelo conferencista.

Abrindo novas veredas, outros palestrantes se encaminharam no sentido 
de alargar os horizontes acerca das paisagens geradas a partir dos 
humanos e do patrimônio. É o que se viu na palestra proferida por Rita 
Mendonça, educadora e bióloga, intitulada “Nossa vida como Gaia”, na 
qual posicionou nós, os humanos, inseridos em um complexo mundo de 
relações naturais que, a partir de um longo processo de milhões de anos, 
dispôs múltiplas forças em equilíbrio. Portanto, compartilhou ideias 
filosóficas de como observar o planeta e buscar novas alternativas de 
futuro também dentro do cenário multiespécies e da escala planetária.

A exploração de tempos profundos e de escalas geológicas milenares 
também foram trazidas no capítulo intitulado “Memórias guardadas na 
terra”. Pois é ainda na dimensão expandida e ampla que gravita a fala do 
professor Jorge Luiz Lopes da Silva. Na condição de paleontólogo, nos 
convidou a pensar a história da morada humana rumo aos períodos dos 
grandes mamíferos pleistocênicos. Os exemplos não chegam de geografias 
longínquas, apenas precisou atravessar territórios pertencentes ao 
próprio estado de Alagoas, que guardam estas marcas longevas e que, de 
certa forma, respondem ao convite de Rita Mendonça de ampliar a nossa 
genealogia até alcançar mundos perdidos no tempo.

Já a terapeuta Madalena Romanelli nos convidou a frequentar, ao inverso, 
uma escala bem intimista. Nos chamou a examinar o nosso próprio corpo 
durante a sua palestra intitulada “Arquitetura de corpos, movimentos de 
vida, memórias na carne”. Facilitadora de formação reichiana e professora 
didata de biodança, nos falou do ponto de vista do seu campo profissional 
provocando literalmente nossos corpos físicos. Sua participação não se 
reduziu a um momento de se ouvir de maneira passiva uma palestra, mas 
nos conclamou a colocar os corpos em movimento, em uma provocação à 
limitada forma de compreender o pensamento apenas creditado à ação 
do cérebro. Acompanhando-a nos movimentos, expandimos o sentido da 
vitalidade para as memórias que se alojam no corpo físico mas que 
também ecoam no tempo, nas couraças, travas que vamos construindo 
secularmente de um corpo para o outro, de geração para geração, na 
sociedade ocidental.   

Outros aspectos acerca do patrimônio foram abordados nas próximas 
palestras, a partir, agora, de distantes cantos do mundo. Como a de 
Massimo Faiferri, professor de Arquitetura, Design e Urbanismo da 
Universidade de Sassari, Sardenha, Itália. Ele fala desta surpreendente ilha 
do mar Mediterrâneo, em uma palestra que teve como título “Patrimônios 
em silêncio na Sardenha”. O silêncio ganha uma profundidade inaudita no 
texto de Massimo, pois agora se trata da quietude da terra, que esteve no 
centro da reflexão de Krenak, Rita e Jorge Luiz. Mas agora, esta terra liga-se 
a um dos seus afloramentos mais antigos, uma ilha a flutuar na costa 
italiana. Para abordá-la, Massimo expõe poemas inspirados por tais 
paisagens isoladas. Este mesmo silêncio, por outro lado, é ingrediente de 
um projeto arquitetônico a ser instalado na Sardenha justamente por sua 
ocupação rarefeita: todo um conjunto edificado que vasculhará os céus e 
se denomina, de forma simplificada, Telescópio Einstein. Através da 
palestra de Massimo, podemos acompanhar o projeto, desde o conceito, 
que se abriga de forma visceral à ilha e às suas qualidades. Sobre a fase de 
concepção do projeto, ela vem exposta através de atividades de um curso 
de verão que contou com a presença de inúmeros especialistas e 
estudantes que se debruçaram sobre a temática e produziram diversos 
anteprojetos. Ainda maturando soluções, uma instalação relativa ao 
mesmo projeto que fez parte da exibição da Bienal de Veneza de 2021, foi 
debatida pelo palestrante.

Quanto a Sara Zewde, docente em Harvard Graduate School of Design e 
diretora do Studio Zewde, sediado em Nova Iorque, ela nos trouxe a 

experiência que realizou no Rio de Janeiro à época da revitalização da 
zona portuária do centro da cidade no contexto das Olimpíadas, onde a 
arquiteta foi convidada a trabalhar com o silenciamento dos escravizados. 
A palestra recebeu o nome “Ecologias da memória” e discorreu sobre a sua 
proposta de um museu a céu aberto. De fato, uma sutil pontuação na 
paisagem carioca, a começar pelo cais do Valongo e indo bairros a dentro, 
demarcando os locais da memória da escravidão através de áreas centrais 
do Rio de Janeiro, usualmente não observadas a partir deste ponto de 
vista. As falas de Massimo e Sara fecharam o ciclo das palestras a partir de 
uma atividade projetual, e portanto, almejando propostas de futuro. 

Saindo das palestras, a ideia dos “nós” prossegue deslizando agora em 
uma outra dimensão. Nós reverberam linhas. E é assim que vamos 
acompanhar o desfiar das teias ou rodas de conversa, que serão 
apresentadas a partir dos textos que resumem ou comentam os conteúdos 
que foram trabalhados em cada uma delas durante o congresso. Através 
da teia intitulada “Saudades do meu vizinho: memória, arte e catástrofe”, de 
autoria de Karina de Magalhães e Marina Milito, discutiu-se os fatos 
relacionados ao crime da Braskem a partir de trocas com três convidados. 
A primeira, Maria Gardênia Nascimento Santos, arquiteta e moradora da 
região, trouxe os dados da tragédia em termos dos danos de vida trazidos 
pela destruição urbana e arquitetônica. Mas também ouviu-se a moradora 
e mestra da cultura popular Maria José da Silva, conhecida como Zeza do 
Coco, patrimônio vivo do estado de Alagoas que falou do morar naquela 
região, das inúmeras maneiras de celebrar a vida, a partir dos folguedos 
que incentivou e realizou com o apoio de vizinhos, amigos e admiradores 
do seu trabalho.  Por fim, Paulo Accioly, artista e realizador audiovisual, 
também habitante da região afetada, apresentou os seus trabalhos que, 
pela via da estética, buscaram falar de dor e memória dos que tiveram que 
abandonar os seus lugares no mundo. 

Na segunda teia,  “Patrimônio da Vida”, Roseline Oliveira, à época, 
coordenadora do PPGAU FAU/UFAL,  fez um balanço do que foi discutido 
com os professores Asher Kiperstock, engenheiro e docente da Escola 
Politécnica da UFBA e João Areosa, sociólogo e professor da Universidade 
Nova de Lisboa, em  um encontro que buscou tratar de contradições 
ressaltadas pelo mundo pandêmico, da vida e de seus cotidianos, do 
mundo que construímos e daquele que podemos construir como 
patrimônio se o consumo, o descarte e a desqualificação da natureza 
prosseguirem no rumo em que ocorrem no presente.  

Na terceira teia, “Ecos da imaterialidade”, Louise Cerqueira pondera sobre 
as discussões travadas acerca do patrimônio imaterial, a partir de 
reflexões sobre o “Projeto de Salvaguarda do Patrimônio Imaterial de 
Alagoas”, desenvolvido entre 2015 e 2016, utilizando a metodologia oficial do 
Iphan, qual seja, o Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC). A 
partir do debate entre Louise Cerqueira e as outras professoras Josemary 
Ferrare e Juliana Michaello Macedo Dias, o embrenhar por todos os 102 
municípios de Alagoas recebe um balanço a partir da experiência das três 
professoras que estiveram à frente do projeto. Também neste caso, 
pondera-se sobre a população menos favorecida e periférica, que 
desenvolve, por si mesma e dentro de uma outra lógica que não a 
estritamente do consumo, um universo de experimentos e vivências, 
ligados à terra, ao rural, à feira, ao improviso, à gambiarra. Claramente 
ecoa nesta mesa uma terra bem mais próxima do cotidiano, com o trabalho 
árduo, com a presença do chão e de um contato com as forças vitais 
diverso e mais profundo do que usualmente se encontra nas grandes 
cidades.

Quanto à terceira parte do livro, os “Bastidores”, ela convida o leitor a 
conhecer por dentro, o que foi organizar um congresso que ocorreu na 
época da pandemia mas que nasceu vocacionado para as trocas e 
interatividade. Que tinha como meta, mais que a produção e exposição do 
conhecimento, o acolher os participantes e o vivenciar a cidade de Maceió. 
O quadro pandêmico obrigou o evento a se moldar às exigências do tempo 
e se fazer online. Bastidores é palavra que evoca também o quadro onde se 
estica ou se prende os fios para se fazer nós especiais: os bordados, que 
referenciam, no caso, a sábia e imaginativa cultura popular. Portanto, nós 
quando advém de fios, cordas, entre volteios, solturas e amarras. 
Comenta-se nesta sessão, acerca dos diversos procederes adotados pelos 
organizadores para que o congresso não perdesse por completo a 
proposta inicial pautada pela ideia do encontro, e que alimentou a 
identidade visual, a estruturação do programa, o vídeo de abertura, a 
seleção dos palestrantes etc. Desta forma, oferecemos o compartilhar do 
que usualmente não é visto ou comentado na produção dos eventos, neste 
caso, sob a condição especial de almejar conectar o canal virtual com algo 
amoroso e afetivo. 

10



Este é o último volume relativo ao I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem que versou sobre o tema “Patrimônios em silêncio”, tendo como 
publicações anteriores o livro de resumos dos trabalhos dos participantes 
e em seguida, o volume “Nós: Cadernos do I Congresso Internacional 
Estudos da Paisagem” que trouxe os textos completos de todas as 
comunicações apresentadas durante o evento. Este terceiro e-book 
intitulado “Nós, teias, bastidores: enredando os patrimônios em silêncio”, 
completa a série, sendo composto por três partes. A primeira, nomeada 
“Nós”, refere-se aos adensamentos proporcionados pelas palestras que 
guiaram o congresso. A segunda trata das teias, nome dado às mesas que, 
durante o congresso, abordaram assuntos eleitos como catalizadores de 
discussões acerca de patrimônios sob ameaça: a vida, no caso da 
discussão sobre a Covid; o crime ambiental pelo qual passa Maceió a 
partir da instalação inadequada da fábrica Braskem, acarretando a 
subsidência de cinco bairros centrais da cidade e desalojando mais de 50 
mil pessoas e a terceira, que tratou de aspectos do patrimônio intangível 
de Alagoas. Quanto à terceira parte do livro, nomeada “Bastidores”, ela 
convida ao leitor a conhecer por dentro, nuances do evento, ao modo de 
um making of.

A primeira parte, “Nós”, que se organiza com a reunião das palestras, 
buscou manter o tom coloquial das apresentações, realizando apenas 
pequenos ajustes para uma versão escrita.  Ela se inicia com a conferência 
que abriu o evento, trazendo como figura chave, Ailton Krenak. 
Denominada “Qual é a paisagem que você enxerga?”, deu o tônus ao 
evento, trazendo como desafio a afirmação de ter a paisagem, como a sua 
maior inimiga, a própria cidade. Desta maneira, Krenak de forma 
provocadora, instalou o questionamento acerca do domínio do urbano no 
planeta, no âmago de um congresso basicamente composto por 
arquitetos e urbanistas. Perante este quadro que se mostra quase 
irreversível e ao contrário de salientar o concreto e o ferro que constroem 
as cidades, Krenak acena com a leveza das palafitas, e, mais ainda, sugere 
que a inspiração do habitar venha do universo multiespécies.  Por exemplo, 
das teias de aranha transparentes, flexíveis, leves e fortes ao mesmo tempo. 
Ailton Krenak teve como debatedores de suas ideias, nomes muito 
respeitados: Margareth Campos da Silva Pereira, professora titular da UFRJ 
e Wilson Ribeiro dos Santos Júnior, o nosso Caracol, coordenador da área 
de Arquitetura e Urbanismo junto à Capes. Então podemos acompanhar 
como estes debatedores, ambos arquitetos urbanistas, se posicionaram 
frente ao desafio lançado pelo conferencista.

Abrindo novas veredas, outros palestrantes se encaminharam no sentido 
de alargar os horizontes acerca das paisagens geradas a partir dos 
humanos e do patrimônio. É o que se viu na palestra proferida por Rita 
Mendonça, educadora e bióloga, intitulada “Nossa vida como Gaia”, na 
qual posicionou nós, os humanos, inseridos em um complexo mundo de 
relações naturais que, a partir de um longo processo de milhões de anos, 
dispôs múltiplas forças em equilíbrio. Portanto, compartilhou ideias 
filosóficas de como observar o planeta e buscar novas alternativas de 
futuro também dentro do cenário multiespécies e da escala planetária.

A exploração de tempos profundos e de escalas geológicas milenares 
também foram trazidas no capítulo intitulado “Memórias guardadas na 
terra”. Pois é ainda na dimensão expandida e ampla que gravita a fala do 
professor Jorge Luiz Lopes da Silva. Na condição de paleontólogo, nos 
convidou a pensar a história da morada humana rumo aos períodos dos 
grandes mamíferos pleistocênicos. Os exemplos não chegam de geografias 
longínquas, apenas precisou atravessar territórios pertencentes ao 
próprio estado de Alagoas, que guardam estas marcas longevas e que, de 
certa forma, respondem ao convite de Rita Mendonça de ampliar a nossa 
genealogia até alcançar mundos perdidos no tempo.

Já a terapeuta Madalena Romanelli nos convidou a frequentar, ao inverso, 
uma escala bem intimista. Nos chamou a examinar o nosso próprio corpo 
durante a sua palestra intitulada “Arquitetura de corpos, movimentos de 
vida, memórias na carne”. Facilitadora de formação reichiana e professora 
didata de biodança, nos falou do ponto de vista do seu campo profissional 
provocando literalmente nossos corpos físicos. Sua participação não se 
reduziu a um momento de se ouvir de maneira passiva uma palestra, mas 
nos conclamou a colocar os corpos em movimento, em uma provocação à 
limitada forma de compreender o pensamento apenas creditado à ação 
do cérebro. Acompanhando-a nos movimentos, expandimos o sentido da 
vitalidade para as memórias que se alojam no corpo físico mas que 
também ecoam no tempo, nas couraças, travas que vamos construindo 
secularmente de um corpo para o outro, de geração para geração, na 
sociedade ocidental.   

Outros aspectos acerca do patrimônio foram abordados nas próximas 
palestras, a partir, agora, de distantes cantos do mundo. Como a de 
Massimo Faiferri, professor de Arquitetura, Design e Urbanismo da 
Universidade de Sassari, Sardenha, Itália. Ele fala desta surpreendente ilha 
do mar Mediterrâneo, em uma palestra que teve como título “Patrimônios 
em silêncio na Sardenha”. O silêncio ganha uma profundidade inaudita no 
texto de Massimo, pois agora se trata da quietude da terra, que esteve no 
centro da reflexão de Krenak, Rita e Jorge Luiz. Mas agora, esta terra liga-se 
a um dos seus afloramentos mais antigos, uma ilha a flutuar na costa 
italiana. Para abordá-la, Massimo expõe poemas inspirados por tais 
paisagens isoladas. Este mesmo silêncio, por outro lado, é ingrediente de 
um projeto arquitetônico a ser instalado na Sardenha justamente por sua 
ocupação rarefeita: todo um conjunto edificado que vasculhará os céus e 
se denomina, de forma simplificada, Telescópio Einstein. Através da 
palestra de Massimo, podemos acompanhar o projeto, desde o conceito, 
que se abriga de forma visceral à ilha e às suas qualidades. Sobre a fase de 
concepção do projeto, ela vem exposta através de atividades de um curso 
de verão que contou com a presença de inúmeros especialistas e 
estudantes que se debruçaram sobre a temática e produziram diversos 
anteprojetos. Ainda maturando soluções, uma instalação relativa ao 
mesmo projeto que fez parte da exibição da Bienal de Veneza de 2021, foi 
debatida pelo palestrante.

Quanto a Sara Zewde, docente em Harvard Graduate School of Design e 
diretora do Studio Zewde, sediado em Nova Iorque, ela nos trouxe a 

experiência que realizou no Rio de Janeiro à época da revitalização da 
zona portuária do centro da cidade no contexto das Olimpíadas, onde a 
arquiteta foi convidada a trabalhar com o silenciamento dos escravizados. 
A palestra recebeu o nome “Ecologias da memória” e discorreu sobre a sua 
proposta de um museu a céu aberto. De fato, uma sutil pontuação na 
paisagem carioca, a começar pelo cais do Valongo e indo bairros a dentro, 
demarcando os locais da memória da escravidão através de áreas centrais 
do Rio de Janeiro, usualmente não observadas a partir deste ponto de 
vista. As falas de Massimo e Sara fecharam o ciclo das palestras a partir de 
uma atividade projetual, e portanto, almejando propostas de futuro. 

Saindo das palestras, a ideia dos “nós” prossegue deslizando agora em 
uma outra dimensão. Nós reverberam linhas. E é assim que vamos 
acompanhar o desfiar das teias ou rodas de conversa, que serão 
apresentadas a partir dos textos que resumem ou comentam os conteúdos 
que foram trabalhados em cada uma delas durante o congresso. Através 
da teia intitulada “Saudades do meu vizinho: memória, arte e catástrofe”, de 
autoria de Karina de Magalhães e Marina Milito, discutiu-se os fatos 
relacionados ao crime da Braskem a partir de trocas com três convidados. 
A primeira, Maria Gardênia Nascimento Santos, arquiteta e moradora da 
região, trouxe os dados da tragédia em termos dos danos de vida trazidos 
pela destruição urbana e arquitetônica. Mas também ouviu-se a moradora 
e mestra da cultura popular Maria José da Silva, conhecida como Zeza do 
Coco, patrimônio vivo do estado de Alagoas que falou do morar naquela 
região, das inúmeras maneiras de celebrar a vida, a partir dos folguedos 
que incentivou e realizou com o apoio de vizinhos, amigos e admiradores 
do seu trabalho.  Por fim, Paulo Accioly, artista e realizador audiovisual, 
também habitante da região afetada, apresentou os seus trabalhos que, 
pela via da estética, buscaram falar de dor e memória dos que tiveram que 
abandonar os seus lugares no mundo. 

Na segunda teia,  “Patrimônio da Vida”, Roseline Oliveira, à época, 
coordenadora do PPGAU FAU/UFAL,  fez um balanço do que foi discutido 
com os professores Asher Kiperstock, engenheiro e docente da Escola 
Politécnica da UFBA e João Areosa, sociólogo e professor da Universidade 
Nova de Lisboa, em  um encontro que buscou tratar de contradições 
ressaltadas pelo mundo pandêmico, da vida e de seus cotidianos, do 
mundo que construímos e daquele que podemos construir como 
patrimônio se o consumo, o descarte e a desqualificação da natureza 
prosseguirem no rumo em que ocorrem no presente.  

Na terceira teia, “Ecos da imaterialidade”, Louise Cerqueira pondera sobre 
as discussões travadas acerca do patrimônio imaterial, a partir de 
reflexões sobre o “Projeto de Salvaguarda do Patrimônio Imaterial de 
Alagoas”, desenvolvido entre 2015 e 2016, utilizando a metodologia oficial do 
Iphan, qual seja, o Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC). A 
partir do debate entre Louise Cerqueira e as outras professoras Josemary 
Ferrare e Juliana Michaello Macedo Dias, o embrenhar por todos os 102 
municípios de Alagoas recebe um balanço a partir da experiência das três 
professoras que estiveram à frente do projeto. Também neste caso, 
pondera-se sobre a população menos favorecida e periférica, que 
desenvolve, por si mesma e dentro de uma outra lógica que não a 
estritamente do consumo, um universo de experimentos e vivências, 
ligados à terra, ao rural, à feira, ao improviso, à gambiarra. Claramente 
ecoa nesta mesa uma terra bem mais próxima do cotidiano, com o trabalho 
árduo, com a presença do chão e de um contato com as forças vitais 
diverso e mais profundo do que usualmente se encontra nas grandes 
cidades.

Quanto à terceira parte do livro, os “Bastidores”, ela convida o leitor a 
conhecer por dentro, o que foi organizar um congresso que ocorreu na 
época da pandemia mas que nasceu vocacionado para as trocas e 
interatividade. Que tinha como meta, mais que a produção e exposição do 
conhecimento, o acolher os participantes e o vivenciar a cidade de Maceió. 
O quadro pandêmico obrigou o evento a se moldar às exigências do tempo 
e se fazer online. Bastidores é palavra que evoca também o quadro onde se 
estica ou se prende os fios para se fazer nós especiais: os bordados, que 
referenciam, no caso, a sábia e imaginativa cultura popular. Portanto, nós 
quando advém de fios, cordas, entre volteios, solturas e amarras. 
Comenta-se nesta sessão, acerca dos diversos procederes adotados pelos 
organizadores para que o congresso não perdesse por completo a 
proposta inicial pautada pela ideia do encontro, e que alimentou a 
identidade visual, a estruturação do programa, o vídeo de abertura, a 
seleção dos palestrantes etc. Desta forma, oferecemos o compartilhar do 
que usualmente não é visto ou comentado na produção dos eventos, neste 
caso, sob a condição especial de almejar conectar o canal virtual com algo 
amoroso e afetivo. 

11



Este é o último volume relativo ao I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem que versou sobre o tema “Patrimônios em silêncio”, tendo como 
publicações anteriores o livro de resumos dos trabalhos dos participantes 
e em seguida, o volume “Nós: Cadernos do I Congresso Internacional 
Estudos da Paisagem” que trouxe os textos completos de todas as 
comunicações apresentadas durante o evento. Este terceiro e-book 
intitulado “Nós, teias, bastidores: enredando os patrimônios em silêncio”, 
completa a série, sendo composto por três partes. A primeira, nomeada 
“Nós”, refere-se aos adensamentos proporcionados pelas palestras que 
guiaram o congresso. A segunda trata das teias, nome dado às mesas que, 
durante o congresso, abordaram assuntos eleitos como catalizadores de 
discussões acerca de patrimônios sob ameaça: a vida, no caso da 
discussão sobre a Covid; o crime ambiental pelo qual passa Maceió a 
partir da instalação inadequada da fábrica Braskem, acarretando a 
subsidência de cinco bairros centrais da cidade e desalojando mais de 50 
mil pessoas e a terceira, que tratou de aspectos do patrimônio intangível 
de Alagoas. Quanto à terceira parte do livro, nomeada “Bastidores”, ela 
convida ao leitor a conhecer por dentro, nuances do evento, ao modo de 
um making of.

A primeira parte, “Nós”, que se organiza com a reunião das palestras, 
buscou manter o tom coloquial das apresentações, realizando apenas 
pequenos ajustes para uma versão escrita.  Ela se inicia com a conferência 
que abriu o evento, trazendo como figura chave, Ailton Krenak. 
Denominada “Qual é a paisagem que você enxerga?”, deu o tônus ao 
evento, trazendo como desafio a afirmação de ter a paisagem, como a sua 
maior inimiga, a própria cidade. Desta maneira, Krenak de forma 
provocadora, instalou o questionamento acerca do domínio do urbano no 
planeta, no âmago de um congresso basicamente composto por 
arquitetos e urbanistas. Perante este quadro que se mostra quase 
irreversível e ao contrário de salientar o concreto e o ferro que constroem 
as cidades, Krenak acena com a leveza das palafitas, e, mais ainda, sugere 
que a inspiração do habitar venha do universo multiespécies.  Por exemplo, 
das teias de aranha transparentes, flexíveis, leves e fortes ao mesmo tempo. 
Ailton Krenak teve como debatedores de suas ideias, nomes muito 
respeitados: Margareth Campos da Silva Pereira, professora titular da UFRJ 
e Wilson Ribeiro dos Santos Júnior, o nosso Caracol, coordenador da área 
de Arquitetura e Urbanismo junto à Capes. Então podemos acompanhar 
como estes debatedores, ambos arquitetos urbanistas, se posicionaram 
frente ao desafio lançado pelo conferencista.

Abrindo novas veredas, outros palestrantes se encaminharam no sentido 
de alargar os horizontes acerca das paisagens geradas a partir dos 
humanos e do patrimônio. É o que se viu na palestra proferida por Rita 
Mendonça, educadora e bióloga, intitulada “Nossa vida como Gaia”, na 
qual posicionou nós, os humanos, inseridos em um complexo mundo de 
relações naturais que, a partir de um longo processo de milhões de anos, 
dispôs múltiplas forças em equilíbrio. Portanto, compartilhou ideias 
filosóficas de como observar o planeta e buscar novas alternativas de 
futuro também dentro do cenário multiespécies e da escala planetária.

A exploração de tempos profundos e de escalas geológicas milenares 
também foram trazidas no capítulo intitulado “Memórias guardadas na 
terra”. Pois é ainda na dimensão expandida e ampla que gravita a fala do 
professor Jorge Luiz Lopes da Silva. Na condição de paleontólogo, nos 
convidou a pensar a história da morada humana rumo aos períodos dos 
grandes mamíferos pleistocênicos. Os exemplos não chegam de geografias 
longínquas, apenas precisou atravessar territórios pertencentes ao 
próprio estado de Alagoas, que guardam estas marcas longevas e que, de 
certa forma, respondem ao convite de Rita Mendonça de ampliar a nossa 
genealogia até alcançar mundos perdidos no tempo.

Já a terapeuta Madalena Romanelli nos convidou a frequentar, ao inverso, 
uma escala bem intimista. Nos chamou a examinar o nosso próprio corpo 
durante a sua palestra intitulada “Arquitetura de corpos, movimentos de 
vida, memórias na carne”. Facilitadora de formação reichiana e professora 
didata de biodança, nos falou do ponto de vista do seu campo profissional 
provocando literalmente nossos corpos físicos. Sua participação não se 
reduziu a um momento de se ouvir de maneira passiva uma palestra, mas 
nos conclamou a colocar os corpos em movimento, em uma provocação à 
limitada forma de compreender o pensamento apenas creditado à ação 
do cérebro. Acompanhando-a nos movimentos, expandimos o sentido da 
vitalidade para as memórias que se alojam no corpo físico mas que 
também ecoam no tempo, nas couraças, travas que vamos construindo 
secularmente de um corpo para o outro, de geração para geração, na 
sociedade ocidental.   

Outros aspectos acerca do patrimônio foram abordados nas próximas 
palestras, a partir, agora, de distantes cantos do mundo. Como a de 
Massimo Faiferri, professor de Arquitetura, Design e Urbanismo da 
Universidade de Sassari, Sardenha, Itália. Ele fala desta surpreendente ilha 
do mar Mediterrâneo, em uma palestra que teve como título “Patrimônios 
em silêncio na Sardenha”. O silêncio ganha uma profundidade inaudita no 
texto de Massimo, pois agora se trata da quietude da terra, que esteve no 
centro da reflexão de Krenak, Rita e Jorge Luiz. Mas agora, esta terra liga-se 
a um dos seus afloramentos mais antigos, uma ilha a flutuar na costa 
italiana. Para abordá-la, Massimo expõe poemas inspirados por tais 
paisagens isoladas. Este mesmo silêncio, por outro lado, é ingrediente de 
um projeto arquitetônico a ser instalado na Sardenha justamente por sua 
ocupação rarefeita: todo um conjunto edificado que vasculhará os céus e 
se denomina, de forma simplificada, Telescópio Einstein. Através da 
palestra de Massimo, podemos acompanhar o projeto, desde o conceito, 
que se abriga de forma visceral à ilha e às suas qualidades. Sobre a fase de 
concepção do projeto, ela vem exposta através de atividades de um curso 
de verão que contou com a presença de inúmeros especialistas e 
estudantes que se debruçaram sobre a temática e produziram diversos 
anteprojetos. Ainda maturando soluções, uma instalação relativa ao 
mesmo projeto que fez parte da exibição da Bienal de Veneza de 2021, foi 
debatida pelo palestrante.

Quanto a Sara Zewde, docente em Harvard Graduate School of Design e 
diretora do Studio Zewde, sediado em Nova Iorque, ela nos trouxe a 

experiência que realizou no Rio de Janeiro à época da revitalização da 
zona portuária do centro da cidade no contexto das Olimpíadas, onde a 
arquiteta foi convidada a trabalhar com o silenciamento dos escravizados. 
A palestra recebeu o nome “Ecologias da memória” e discorreu sobre a sua 
proposta de um museu a céu aberto. De fato, uma sutil pontuação na 
paisagem carioca, a começar pelo cais do Valongo e indo bairros a dentro, 
demarcando os locais da memória da escravidão através de áreas centrais 
do Rio de Janeiro, usualmente não observadas a partir deste ponto de 
vista. As falas de Massimo e Sara fecharam o ciclo das palestras a partir de 
uma atividade projetual, e portanto, almejando propostas de futuro. 

Saindo das palestras, a ideia dos “nós” prossegue deslizando agora em 
uma outra dimensão. Nós reverberam linhas. E é assim que vamos 
acompanhar o desfiar das teias ou rodas de conversa, que serão 
apresentadas a partir dos textos que resumem ou comentam os conteúdos 
que foram trabalhados em cada uma delas durante o congresso. Através 
da teia intitulada “Saudades do meu vizinho: memória, arte e catástrofe”, de 
autoria de Karina de Magalhães e Marina Milito, discutiu-se os fatos 
relacionados ao crime da Braskem a partir de trocas com três convidados. 
A primeira, Maria Gardênia Nascimento Santos, arquiteta e moradora da 
região, trouxe os dados da tragédia em termos dos danos de vida trazidos 
pela destruição urbana e arquitetônica. Mas também ouviu-se a moradora 
e mestra da cultura popular Maria José da Silva, conhecida como Zeza do 
Coco, patrimônio vivo do estado de Alagoas que falou do morar naquela 
região, das inúmeras maneiras de celebrar a vida, a partir dos folguedos 
que incentivou e realizou com o apoio de vizinhos, amigos e admiradores 
do seu trabalho.  Por fim, Paulo Accioly, artista e realizador audiovisual, 
também habitante da região afetada, apresentou os seus trabalhos que, 
pela via da estética, buscaram falar de dor e memória dos que tiveram que 
abandonar os seus lugares no mundo. 

Na segunda teia,  “Patrimônio da Vida”, Roseline Oliveira, à época, 
coordenadora do PPGAU FAU/UFAL,  fez um balanço do que foi discutido 
com os professores Asher Kiperstock, engenheiro e docente da Escola 
Politécnica da UFBA e João Areosa, sociólogo e professor da Universidade 
Nova de Lisboa, em  um encontro que buscou tratar de contradições 
ressaltadas pelo mundo pandêmico, da vida e de seus cotidianos, do 
mundo que construímos e daquele que podemos construir como 
patrimônio se o consumo, o descarte e a desqualificação da natureza 
prosseguirem no rumo em que ocorrem no presente.  

Na terceira teia, “Ecos da imaterialidade”, Louise Cerqueira pondera sobre 
as discussões travadas acerca do patrimônio imaterial, a partir de 
reflexões sobre o “Projeto de Salvaguarda do Patrimônio Imaterial de 
Alagoas”, desenvolvido entre 2015 e 2016, utilizando a metodologia oficial do 
Iphan, qual seja, o Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC). A 
partir do debate entre Louise Cerqueira e as outras professoras Josemary 
Ferrare e Juliana Michaello Macedo Dias, o embrenhar por todos os 102 
municípios de Alagoas recebe um balanço a partir da experiência das três 
professoras que estiveram à frente do projeto. Também neste caso, 
pondera-se sobre a população menos favorecida e periférica, que 
desenvolve, por si mesma e dentro de uma outra lógica que não a 
estritamente do consumo, um universo de experimentos e vivências, 
ligados à terra, ao rural, à feira, ao improviso, à gambiarra. Claramente 
ecoa nesta mesa uma terra bem mais próxima do cotidiano, com o trabalho 
árduo, com a presença do chão e de um contato com as forças vitais 
diverso e mais profundo do que usualmente se encontra nas grandes 
cidades.

Quanto à terceira parte do livro, os “Bastidores”, ela convida o leitor a 
conhecer por dentro, o que foi organizar um congresso que ocorreu na 
época da pandemia mas que nasceu vocacionado para as trocas e 
interatividade. Que tinha como meta, mais que a produção e exposição do 
conhecimento, o acolher os participantes e o vivenciar a cidade de Maceió. 
O quadro pandêmico obrigou o evento a se moldar às exigências do tempo 
e se fazer online. Bastidores é palavra que evoca também o quadro onde se 
estica ou se prende os fios para se fazer nós especiais: os bordados, que 
referenciam, no caso, a sábia e imaginativa cultura popular. Portanto, nós 
quando advém de fios, cordas, entre volteios, solturas e amarras. 
Comenta-se nesta sessão, acerca dos diversos procederes adotados pelos 
organizadores para que o congresso não perdesse por completo a 
proposta inicial pautada pela ideia do encontro, e que alimentou a 
identidade visual, a estruturação do programa, o vídeo de abertura, a 
seleção dos palestrantes etc. Desta forma, oferecemos o compartilhar do 
que usualmente não é visto ou comentado na produção dos eventos, neste 
caso, sob a condição especial de almejar conectar o canal virtual com algo 
amoroso e afetivo. 

E por último, gostaríamos de justificar a 
dedicatória deste volume, que homenageia 
Josefa Viana da Silva, dona Angelita. Esta 
senhora abriu o evento em oração, dentro do 
propósito de humanizar as relações que 
ocorreriam no congresso e apresentar a fé como 
caminho de conhecimento e possibilidade de 
soma e cumplicidade com o acadêmico. Assim, 
generosamente, dona Angelita estendeu o gesto 
que fazia a parentes, vizinhos e amigos, a todos 
nós, participantes do congresso, que recebemos 
a sua proteção. Porém, no dia 26 de janeiro de 
2023, ela deixou, de maneira definitiva, 
desamparadas de suas bençãos, as inúmeras 
pessoas que a procuravam quotidianamente, 
por décadas, em busca de algum tipo de alívio, 
solidariedade, conforto ou esperança. A elas, 
nos somamos e agradecemos à dona Angelita, a 
sabedoria e o amor com que se dedicou à família 
e a toda uma comunidade que fez parte do seu 
cotidiano, e que também hoje vive nas sombras 
do desastre da Braskem cujos transtornos 
avançam por outras áreas da cidade, chegando 
bem perto do lugar onde ela mantinha seu 
oratório e seus santos...



Este é o último volume relativo ao I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem que versou sobre o tema “Patrimônios em silêncio”, tendo como 
publicações anteriores o livro de resumos dos trabalhos dos participantes 
e em seguida, o volume “Nós: Cadernos do I Congresso Internacional 
Estudos da Paisagem” que trouxe os textos completos de todas as 
comunicações apresentadas durante o evento. Este terceiro e-book 
intitulado “Nós, teias, bastidores: enredando os patrimônios em silêncio”, 
completa a série, sendo composto por três partes. A primeira, nomeada 
“Nós”, refere-se aos adensamentos proporcionados pelas palestras que 
guiaram o congresso. A segunda trata das teias, nome dado às mesas que, 
durante o congresso, abordaram assuntos eleitos como catalizadores de 
discussões acerca de patrimônios sob ameaça: a vida, no caso da 
discussão sobre a Covid; o crime ambiental pelo qual passa Maceió a 
partir da instalação inadequada da fábrica Braskem, acarretando a 
subsidência de cinco bairros centrais da cidade e desalojando mais de 50 
mil pessoas e a terceira, que tratou de aspectos do patrimônio intangível 
de Alagoas. Quanto à terceira parte do livro, nomeada “Bastidores”, ela 
convida ao leitor a conhecer por dentro, nuances do evento, ao modo de 
um making of.

A primeira parte, “Nós”, que se organiza com a reunião das palestras, 
buscou manter o tom coloquial das apresentações, realizando apenas 
pequenos ajustes para uma versão escrita.  Ela se inicia com a conferência 
que abriu o evento, trazendo como figura chave, Ailton Krenak. 
Denominada “Qual é a paisagem que você enxerga?”, deu o tônus ao 
evento, trazendo como desafio a afirmação de ter a paisagem, como a sua 
maior inimiga, a própria cidade. Desta maneira, Krenak de forma 
provocadora, instalou o questionamento acerca do domínio do urbano no 
planeta, no âmago de um congresso basicamente composto por 
arquitetos e urbanistas. Perante este quadro que se mostra quase 
irreversível e ao contrário de salientar o concreto e o ferro que constroem 
as cidades, Krenak acena com a leveza das palafitas, e, mais ainda, sugere 
que a inspiração do habitar venha do universo multiespécies.  Por exemplo, 
das teias de aranha transparentes, flexíveis, leves e fortes ao mesmo tempo. 
Ailton Krenak teve como debatedores de suas ideias, nomes muito 
respeitados: Margareth Campos da Silva Pereira, professora titular da UFRJ 
e Wilson Ribeiro dos Santos Júnior, o nosso Caracol, coordenador da área 
de Arquitetura e Urbanismo junto à Capes. Então podemos acompanhar 
como estes debatedores, ambos arquitetos urbanistas, se posicionaram 
frente ao desafio lançado pelo conferencista.

Abrindo novas veredas, outros palestrantes se encaminharam no sentido 
de alargar os horizontes acerca das paisagens geradas a partir dos 
humanos e do patrimônio. É o que se viu na palestra proferida por Rita 
Mendonça, educadora e bióloga, intitulada “Nossa vida como Gaia”, na 
qual posicionou nós, os humanos, inseridos em um complexo mundo de 
relações naturais que, a partir de um longo processo de milhões de anos, 
dispôs múltiplas forças em equilíbrio. Portanto, compartilhou ideias 
filosóficas de como observar o planeta e buscar novas alternativas de 
futuro também dentro do cenário multiespécies e da escala planetária.

A exploração de tempos profundos e de escalas geológicas milenares 
também foram trazidas no capítulo intitulado “Memórias guardadas na 
terra”. Pois é ainda na dimensão expandida e ampla que gravita a fala do 
professor Jorge Luiz Lopes da Silva. Na condição de paleontólogo, nos 
convidou a pensar a história da morada humana rumo aos períodos dos 
grandes mamíferos pleistocênicos. Os exemplos não chegam de geografias 
longínquas, apenas precisou atravessar territórios pertencentes ao 
próprio estado de Alagoas, que guardam estas marcas longevas e que, de 
certa forma, respondem ao convite de Rita Mendonça de ampliar a nossa 
genealogia até alcançar mundos perdidos no tempo.

Já a terapeuta Madalena Romanelli nos convidou a frequentar, ao inverso, 
uma escala bem intimista. Nos chamou a examinar o nosso próprio corpo 
durante a sua palestra intitulada “Arquitetura de corpos, movimentos de 
vida, memórias na carne”. Facilitadora de formação reichiana e professora 
didata de biodança, nos falou do ponto de vista do seu campo profissional 
provocando literalmente nossos corpos físicos. Sua participação não se 
reduziu a um momento de se ouvir de maneira passiva uma palestra, mas 
nos conclamou a colocar os corpos em movimento, em uma provocação à 
limitada forma de compreender o pensamento apenas creditado à ação 
do cérebro. Acompanhando-a nos movimentos, expandimos o sentido da 
vitalidade para as memórias que se alojam no corpo físico mas que 
também ecoam no tempo, nas couraças, travas que vamos construindo 
secularmente de um corpo para o outro, de geração para geração, na 
sociedade ocidental.   

Outros aspectos acerca do patrimônio foram abordados nas próximas 
palestras, a partir, agora, de distantes cantos do mundo. Como a de 
Massimo Faiferri, professor de Arquitetura, Design e Urbanismo da 
Universidade de Sassari, Sardenha, Itália. Ele fala desta surpreendente ilha 
do mar Mediterrâneo, em uma palestra que teve como título “Patrimônios 
em silêncio na Sardenha”. O silêncio ganha uma profundidade inaudita no 
texto de Massimo, pois agora se trata da quietude da terra, que esteve no 
centro da reflexão de Krenak, Rita e Jorge Luiz. Mas agora, esta terra liga-se 
a um dos seus afloramentos mais antigos, uma ilha a flutuar na costa 
italiana. Para abordá-la, Massimo expõe poemas inspirados por tais 
paisagens isoladas. Este mesmo silêncio, por outro lado, é ingrediente de 
um projeto arquitetônico a ser instalado na Sardenha justamente por sua 
ocupação rarefeita: todo um conjunto edificado que vasculhará os céus e 
se denomina, de forma simplificada, Telescópio Einstein. Através da 
palestra de Massimo, podemos acompanhar o projeto, desde o conceito, 
que se abriga de forma visceral à ilha e às suas qualidades. Sobre a fase de 
concepção do projeto, ela vem exposta através de atividades de um curso 
de verão que contou com a presença de inúmeros especialistas e 
estudantes que se debruçaram sobre a temática e produziram diversos 
anteprojetos. Ainda maturando soluções, uma instalação relativa ao 
mesmo projeto que fez parte da exibição da Bienal de Veneza de 2021, foi 
debatida pelo palestrante.

Quanto a Sara Zewde, docente em Harvard Graduate School of Design e 
diretora do Studio Zewde, sediado em Nova Iorque, ela nos trouxe a 

experiência que realizou no Rio de Janeiro à época da revitalização da 
zona portuária do centro da cidade no contexto das Olimpíadas, onde a 
arquiteta foi convidada a trabalhar com o silenciamento dos escravizados. 
A palestra recebeu o nome “Ecologias da memória” e discorreu sobre a sua 
proposta de um museu a céu aberto. De fato, uma sutil pontuação na 
paisagem carioca, a começar pelo cais do Valongo e indo bairros a dentro, 
demarcando os locais da memória da escravidão através de áreas centrais 
do Rio de Janeiro, usualmente não observadas a partir deste ponto de 
vista. As falas de Massimo e Sara fecharam o ciclo das palestras a partir de 
uma atividade projetual, e portanto, almejando propostas de futuro. 

Saindo das palestras, a ideia dos “nós” prossegue deslizando agora em 
uma outra dimensão. Nós reverberam linhas. E é assim que vamos 
acompanhar o desfiar das teias ou rodas de conversa, que serão 
apresentadas a partir dos textos que resumem ou comentam os conteúdos 
que foram trabalhados em cada uma delas durante o congresso. Através 
da teia intitulada “Saudades do meu vizinho: memória, arte e catástrofe”, de 
autoria de Karina de Magalhães e Marina Milito, discutiu-se os fatos 
relacionados ao crime da Braskem a partir de trocas com três convidados. 
A primeira, Maria Gardênia Nascimento Santos, arquiteta e moradora da 
região, trouxe os dados da tragédia em termos dos danos de vida trazidos 
pela destruição urbana e arquitetônica. Mas também ouviu-se a moradora 
e mestra da cultura popular Maria José da Silva, conhecida como Zeza do 
Coco, patrimônio vivo do estado de Alagoas que falou do morar naquela 
região, das inúmeras maneiras de celebrar a vida, a partir dos folguedos 
que incentivou e realizou com o apoio de vizinhos, amigos e admiradores 
do seu trabalho.  Por fim, Paulo Accioly, artista e realizador audiovisual, 
também habitante da região afetada, apresentou os seus trabalhos que, 
pela via da estética, buscaram falar de dor e memória dos que tiveram que 
abandonar os seus lugares no mundo. 

Na segunda teia,  “Patrimônio da Vida”, Roseline Oliveira, à época, 
coordenadora do PPGAU FAU/UFAL,  fez um balanço do que foi discutido 
com os professores Asher Kiperstock, engenheiro e docente da Escola 
Politécnica da UFBA e João Areosa, sociólogo e professor da Universidade 
Nova de Lisboa, em  um encontro que buscou tratar de contradições 
ressaltadas pelo mundo pandêmico, da vida e de seus cotidianos, do 
mundo que construímos e daquele que podemos construir como 
patrimônio se o consumo, o descarte e a desqualificação da natureza 
prosseguirem no rumo em que ocorrem no presente.  

Na terceira teia, “Ecos da imaterialidade”, Louise Cerqueira pondera sobre 
as discussões travadas acerca do patrimônio imaterial, a partir de 
reflexões sobre o “Projeto de Salvaguarda do Patrimônio Imaterial de 
Alagoas”, desenvolvido entre 2015 e 2016, utilizando a metodologia oficial do 
Iphan, qual seja, o Inventário Nacional de Referências Culturais (INRC). A 
partir do debate entre Louise Cerqueira e as outras professoras Josemary 
Ferrare e Juliana Michaello Macedo Dias, o embrenhar por todos os 102 
municípios de Alagoas recebe um balanço a partir da experiência das três 
professoras que estiveram à frente do projeto. Também neste caso, 
pondera-se sobre a população menos favorecida e periférica, que 
desenvolve, por si mesma e dentro de uma outra lógica que não a 
estritamente do consumo, um universo de experimentos e vivências, 
ligados à terra, ao rural, à feira, ao improviso, à gambiarra. Claramente 
ecoa nesta mesa uma terra bem mais próxima do cotidiano, com o trabalho 
árduo, com a presença do chão e de um contato com as forças vitais 
diverso e mais profundo do que usualmente se encontra nas grandes 
cidades.

Quanto à terceira parte do livro, os “Bastidores”, ela convida o leitor a 
conhecer por dentro, o que foi organizar um congresso que ocorreu na 
época da pandemia mas que nasceu vocacionado para as trocas e 
interatividade. Que tinha como meta, mais que a produção e exposição do 
conhecimento, o acolher os participantes e o vivenciar a cidade de Maceió. 
O quadro pandêmico obrigou o evento a se moldar às exigências do tempo 
e se fazer online. Bastidores é palavra que evoca também o quadro onde se 
estica ou se prende os fios para se fazer nós especiais: os bordados, que 
referenciam, no caso, a sábia e imaginativa cultura popular. Portanto, nós 
quando advém de fios, cordas, entre volteios, solturas e amarras. 
Comenta-se nesta sessão, acerca dos diversos procederes adotados pelos 
organizadores para que o congresso não perdesse por completo a 
proposta inicial pautada pela ideia do encontro, e que alimentou a 
identidade visual, a estruturação do programa, o vídeo de abertura, a 
seleção dos palestrantes etc. Desta forma, oferecemos o compartilhar do 
que usualmente não é visto ou comentado na produção dos eventos, neste 
caso, sob a condição especial de almejar conectar o canal virtual com algo 
amoroso e afetivo. 

E por último, gostaríamos de justificar a 
dedicatória deste volume, que homenageia 
Josefa Viana da Silva, dona Angelita. Esta 
senhora abriu o evento em oração, dentro do 
propósito de humanizar as relações que 
ocorreriam no congresso e apresentar a fé como 
caminho de conhecimento e possibilidade de 
soma e cumplicidade com o acadêmico. Assim, 
generosamente, dona Angelita estendeu o gesto 
que fazia a parentes, vizinhos e amigos, a todos 
nós, participantes do congresso, que recebemos 
a sua proteção. Porém, no dia 26 de janeiro de 
2023, ela deixou, de maneira definitiva, 
desamparadas de suas bençãos, as inúmeras 
pessoas que a procuravam quotidianamente, 
por décadas, em busca de algum tipo de alívio, 
solidariedade, conforto ou esperança. A elas, 
nos somamos e agradecemos à dona Angelita, a 
sabedoria e o amor com que se dedicou à família 
e a toda uma comunidade que fez parte do seu 
cotidiano, e que também hoje vive nas sombras 
do desastre da Braskem cujos transtornos 
avançam por outras áreas da cidade, chegando 
bem perto do lugar onde ela mantinha seu 
oratório e seus santos...



QUAL É A

PAISAGEM QUE

VOCÊ  ENXERGA?

Ailton Krenak
Margareth C. da S. Pereira
Wilson R. dos Santos Jr.Eu quero saudar o magnífico reitor que nos acolheu 

com uma fala entusiasmada diante de tantas 
questões complexas que estamos tendo que enfrentar. 
Eu quero também saudar a todos e todas que 
cooperaram para a realização deste Primeiro 
Congresso Internacional Estudos da Paisagem, que já 
sinalizou a sua importância com a conexão com 
tantos temas da nossa vida, que animam nessa noite a 
cada um de nós a partir de endereços diversos. 
Estamos aqui e nos encontramos através dessa telinha 
de computador. 

Quando pensamos em patrimônio - e nesse caso nós 
estamos falando de patrimônios em silêncio - 
podemos estender o olhar e considerar o que 
entendemos acerca da compreensão das 
comunidades. Essa frase pode parecer muito 
mirabolante, mas o que quero dizer é que o que 
imprime sentido ao mundo ao nosso redor é a 
compreensão e a cultura de cada comunidade, a sua 
visão de mundo. Podemos até dizer que é a sua 
cosmovisão, independentemente de tratar-se de uma 
pequena comunidade livre em um vale, em uma 
floresta, ou mesmo em uma região muito disputada 
como são as áreas urbanas. São nesses lugares que a 
cultura compartilhada por pessoas que constituem a 
comunidade vai imprimir sentido a esse “comum”.

Eu queria que todos soubessem que a professora 
Maria Angélica fez um trabalho de pescaria para que 
eu pudesse estar com vocês nesse encontro. Estou 
muito honrado, agradeço imensamente o carinho com 
que ela procurou me mostrar para o sentido da minha 
fala nesse momento. Mas não quero tecer comentários 
sobre outras questões para além do tema específico 
que me propus a falar: Do que é feita a paisagem que 
nós vemos? Qual é a paisagem que cada um de nós, 
vê, enxerga e se afeta?Ailton Krenak

Margareth Pereira 

Wilson dos Santos Jr.

Jorge Luiz Lopes

Rita Mendonça

Sara Zewde

Madalena Romanelli

Massimo Faiferri



QUAL É A

PAISAGEM QUE

VOCÊ  ENXERGA?

Ailton Krenak
Margareth C. da S. Pereira
Wilson R. dos Santos Jr.Eu quero saudar o magnífico reitor que nos acolheu 

com uma fala entusiasmada diante de tantas 
questões complexas que estamos tendo que enfrentar. 
Eu quero também saudar a todos e todas que 
cooperaram para a realização deste Primeiro 
Congresso Internacional Estudos da Paisagem, que já 
sinalizou a sua importância com a conexão com 
tantos temas da nossa vida, que animam nessa noite a 
cada um de nós a partir de endereços diversos. 
Estamos aqui e nos encontramos através dessa telinha 
de computador. 

Quando pensamos em patrimônio - e nesse caso nós 
estamos falando de patrimônios em silêncio - 
podemos estender o olhar e considerar o que 
entendemos acerca da compreensão das 
comunidades. Essa frase pode parecer muito 
mirabolante, mas o que quero dizer é que o que 
imprime sentido ao mundo ao nosso redor é a 
compreensão e a cultura de cada comunidade, a sua 
visão de mundo. Podemos até dizer que é a sua 
cosmovisão, independentemente de tratar-se de uma 
pequena comunidade livre em um vale, em uma 
floresta, ou mesmo em uma região muito disputada 
como são as áreas urbanas. São nesses lugares que a 
cultura compartilhada por pessoas que constituem a 
comunidade vai imprimir sentido a esse “comum”.

Eu queria que todos soubessem que a professora 
Maria Angélica fez um trabalho de pescaria para que 
eu pudesse estar com vocês nesse encontro. Estou 
muito honrado, agradeço imensamente o carinho com 
que ela procurou me mostrar para o sentido da minha 
fala nesse momento. Mas não quero tecer comentários 
sobre outras questões para além do tema específico 
que me propus a falar: Do que é feita a paisagem que 
nós vemos? Qual é a paisagem que cada um de nós, 
vê, enxerga e se afeta?

15



Um rio, uma montanha, formações topográficas, são 
paisagens para além daquelas criadas que recordam 
de certa maneira esse mundo que nós fomos, durante 
muito tempo, animados a pensar como comum. Ou 
seja, o patrimônio arquitetônico, esse patrimônio das 
obras de arte, daqueles lugares de intervenção 
humana. Cabe nesse recorte um silêncio de todas as 
outras vozes e paisagens das quais nós nos 
deslocamos e nas quais também nós estabelecemos 
os nossos habitats, nossos assentamentos. Quando eu 
olho e procuro ver sentido nas paisagens ao meu 
redor, elas se estendem muito mais para além do 
hábitat, do lugar que me acolhe no cotidiano com 
minha família, com a minha comunidade.

Eu gostei muito das expressões que abriram o nosso 
encontro, se referindo ao “nós” no sentido coletivo e 
invocando também uma ideia gregária. Parece que na 
longa jornada das comunidades  humanas  em  várias 

Seria bom compartilhar com vocês a informação de 
que eu estou falando daqui da terra indígena Krenak 
que é uma reserva à beira do rio Doce, na região leste 
de Minas Gerais. Aquele rio que foi plasmado pela 
lama da mineração em 2015, e que nos deixou a todos, 
cento e trinta famílias Krenak que vivem aqui na nossa 
reserva, nessa condição de isolamento também 
ecológico, digamos assim. Antes da experiência do 
isolamento necessário para evitar o contágio da 
pandemia, nós já estávamos em isolamento, 
estávamos vivendo essa experiência de não poder sair 
daqui e circular no nosso próprio território, pelo dano 
ambiental que ele havia sofrido, pela violência que se 
abateu sobre esse território, a ponto de se ter o corpo 
de um rio em coma. O rio Doce, como aparece no 
nosso mapa, ou Uatu como é entendido pelos Krenaks, 
é uma entidade, um rio, um corpo d’água, mas é 
também uma pessoa que tem um vínculo de 
parentesco conosco e que entendemos que ele é 
nosso avô, um ancestral. Do outro lado, da margem 
direita desse corpo do rio, tem uma formação rochosa, 
têm as serras, que são impregnadas de sentido. Para 
além da topografia, para além da formação física, elas 
transcendem, elas conversam com as pessoas que 
buscam ouvir a sua fala, a sua linguagem.

16



Neles, o sentido da montanha, dos rios, das florestas, 
dos ecossistemas diversos, terrestres ou marinhos, 
constituem para muitos a paisagem a ser cultivada, a 
paisagem a ser pensada como possibilidade 
permanente de transmissão, de geração em geração, 
da fricção desse bem comum, dessa experiência 
comum.  Parece que o pensamento urbano, o 
pensamento das cidades, também cultua esses sítios 
como lugares que deveriam transmitir, de geração em 
geração, aqueles atributos que são considerados 
sagrados, que são considerados relevantes, que têm 
sentido também transcendente, além daquele 
utilitário, de ser o abrigo, de ser uma fortaleza, uma 
cidadela para enfrentar cidades do outro lado do 
muro.

Eu tenho participado de debates como convidado, 
atraído pelo tema do conflito instalado entre o modo 
de vida urbano, o modo de vida nas grandes cidades 
do mundo e a exaustão das energias dos alimentos, 
das fontes de suprimento da vida. Estas, eu evito 
chamar de recurso porque incita a reforçar a ideia de 
que tudo ao nosso redor é recurso, portanto, que tudo 
que poderia ser percebido como paisagem pudesse 
ser comido, modificado. Uma montanha pode ser 
transformada em automóveis, laminados, escrituras, 
navios, e toda essa naturalização que nós fomos, 

partes do mundo, não só aqui no nosso continente 
americano, elegeram-se lugares e paisagens onde 
foram implantados assentamentos duradouros, 
alguns com mil, dez mil anos. Para o Ocidente, essas 
cidades são quase que o universo total da produção e 
reprodução da cultura, da elaboração da ideia do 
mundo. O mundo é um possível campo de expansão 
dessa experiência urbana, que se traduz nessa 
dinâmica colonial que os povos marcadamente da 
Europa decidiram levar para os outros continentes, 
outras regiões do planeta. No caso aqui da nossa 
Pachamama, nossa América, a colonização imprimiu 
nas nossas paisagens um outro molde, um molde 
diferente daquele que se configurou a partir da 
implicação cultural da cosmovisão com que os povos 
originários constituíram os seus mundos. E estes são 
mundos plurais.

17



Ora, se nós estamos caminhando pelo mundo e 
deixando para trás só um retrato na parede, o que nós 
estamos enxergando ao nosso redor? Que paisagem 
os nossos olhos veem quando olhamos, não pela 
janela, mas quando saímos ao campo e observamos 
as montanhas, rios, florestas?  Que sentido de “comum” 
nós conseguimos reconhecer afora o que se acordou 
que não pode ser apropriado por um particular, 
transformado em um sítio, em uma fazenda, em uma 
terra plana? Quando nós olhamos esta Mata Atlântica 
maravilhosa, vibrante, cuja formação vai desde o 
Paranaguá, subindo o nosso litoral até o Maranhão? 
Hoje nós sabemos que cerca de oitenta e três a oitenta 
e cinco por cento dessa formação original já foi 
devastada. 

Eu sempre recorro aquele provérbio que diz que “se 
Maomé não vai à montanha, a montanha vai a 
Maomé”.  Fico buscando entender os muitos sentidos 
que essa expressão pode ter, e confronto isso com a 
produção poética do interior mineiro. A Maria Angélica 
deve gostar também do Carlos Drummond de 
Andrade, o nosso querido poeta que passou a sua 
vida, que coincide com o século XX inteiro, 
testemunhando essa prática devoradora de paisagens 
que acabou com a sua Itabira, sua terra natal. A ponto 
de ele dizer que Itabira era só uma paisagem que 
restava como fotografia na parede...

desde a Revolução Industrial, nos acostumando, a 
ideia de que nós podemos transfigurar as paisagens 
desse maravilhoso planeta como se ele fosse uma 
matéria somente plástica ou eminentemente plástica, 
que a gente pudesse esticar, pudesse socar e pudesse 
inclusive retomar com a ideia de que ela fosse plana. 
Se ela não é uma paisagem que nós podemos 
confirmar visualmente que se constitui num campo 
plano, mentalmente, do século XX para cá, muita gente 
tem se comportado como se o futuro das paisagens 
ao nosso redor fosse se planificar, se constituir em 
planícies produzidas pela nossa fúria consumista, pois 
nós chegamos a consumir montanhas.

18



As nossas praias, será que elas se constituem como 
paisagens relevantes? Será que elas poderiam ser 
entendidas como um patrimônio silenciado? Não “em 
silêncio”, mas como patrimônio silenciado. Silenciado 
por uma incapacidade de devolvermos para essas 
paisagens o afeto e a beleza que elas nos 
proporcionam. É muito difícil alguém olhar do alto, de 
um ponto do planalto em São Paulo ou na Serra do Rio 
de Janeiro, de onde se avista o mar e a Mata Atlântica, 
e não sentir que está diante de uma paisagem do 
paraíso.

Eu gostaria muito que a gente pudesse descobrir uma 
maneira de diálogo entre essas paisagens e a 
experiência dominante e atraente que são as cidades 
em qualquer lugar do mundo. Setenta por cento da 
população do planeta está enfiada em cidades, então, 
quem sabe, menos de trinta por cento se espalham 
por todas as outras paisagens desse mundo 
maravilhoso. Setenta por cento das pessoas estão 
encaixadas nesse formato, que, na maioria das vezes, 
não conta sequer com uma horta dentro do seu 
desenho, do seu traçado, digamos, permanente.

A grande maioria dos assentamentos urbanos é um 
sumidouro de energia, só atua consumindo. É para 
alimentar as cidades que nós construímos barragens. 
Nós justificamos matar um rio como o Xingu, ou esse 
Uatu aqui da nossa aldeia, ou o Rio Madeira. Nos 
últimos vinte anos nós picotamos os nossos rios, 
nossas bacias hidrográficas. Alguém olhava os nossos 
rios e calculava megawatts. É um olho devorador, é 

Se nós pensamos acerca das cidades, cabe lembrar de 
algumas outras regiões do mundo, onde há 
exemplares muito antigos, com 2 mil, 3 mil anos de 
história, que conseguiram trazer para dentro de seus 
quintais e de seus muros a horta e algumas outras 
atividades de jardinagem, de cultivo, que tornaram 
esses lugares permeáveis e cheios de vida. Criando 
vida.

O que é que nós estamos fazendo para a permanência 
dos paraísos terrestres que podem restar só como 
fotografia na nossa parede no futuro? Ou na parede 
da nossa memória, como dizem os poetas...

19



Por exemplo, a maior parte dos alimentos que as 
pessoas consomem em suas casas viajam para chegar 
até lá, viajam por diferentes modais, por barco, avião, 
navio ou caminhão. É muito fácil observar que toda 
vez que a gente tem uma crise – como, por exemplo, a 
greve dos transportes que incide sobre o fornecimento 
e suprimento de alimento nos portos - as cidades 
entram em colapso. 

Seria como você pedir para alguém fechar os olhos e 
imaginar paisagens agradáveis que se pudesse 
conceber em diferentes continentes, em diferentes 
lugares do mundo. E a seguir perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra composição. Porque é disso 
que são feitas as cidades. 

É sempre muito importante lembrar que não é só no 
silêncio que os homens trabalham, também trabalham 
no sentido construtivo com as palavras. Que elas 

Ninguém questiona o fato de se fundar uma nova 
cidade. Nós vamos avançando sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e cimento, materiais que não 
respiram e nós precisamos respirar. Um desafio que eu 
acho que se põe para quem pensa a paisagem como 
vida, como produção de vida, é imaginar a 
permeabilidade que pode haver entre esses 
assentamentos tão consolidados desde a Antiguidade 
até esse tempo que nós vivemos hoje, em que os 
humanos estão precisando de um pouco mais de 
fricção com a terra, com a terra mesmo. Terra vasta, 
terra com florestas, rios e todas essas paisagens 
imaginárias.

Ao perceber tal instinto nas grandes metrópoles aqui 
no Brasil, alguns arquitetos, engenheiros e urbanistas 
comentaram que as vias acabaram com a porosidade 
do solo. É lógico que a água vai invadir esses lugares 
fechados! A água precisa ter passagem e a terra fala. 

aquela máquina de comer mundo que o nosso poeta 
Carlos Drummond de Andrade denuncia. E incessante, 
porque se a destinação não é construir barragens, é 
para expandir as áreas de produção de bens que a 
cidade precisa e que no seu entorno não é possível 
produzir. 

20



possam atravessar as muralhas das cidades que se 
constituem em fortalezas! De fato, a grande maioria  
delas se constitui assim. São atraentes, mas ninguém 
explicita o fato de que ao mesmo tempo que atraem os 
nossos corpos, atraem também, como se fosse um 
buraco negro, toda energia viva que se reproduz e que 
cria vida ao nosso redor, seja a floresta, sejam os rios e 
até mesmo os oceanos que estão sentindo o peso do 
consumo dessa gente que vive enfiada em grandes 
cidades do mundo, entupindo as fossas oceânicas 
com plásticos, com restos de coisas que consumimos e 
descartamos.

Porque para além de se formar como uma civilização, 
uma civilização que produz lixo incessantemente, nós 
achamos que há um abismo, uma espécie de lugar 
onde ninguém vai, onde nós podemos despejar desde 
grandes resíduos nucleares até a garrafa de plástico 
que embala a água, a garrafa pet, seja da Coca-Cola 
ou qualquer outra coisa líquida. Nós naturalizamos o 
fato de que existe um lugar para jogar isso depois. Nós 
estamos nos afastando de nós, da necessidade de 
intimidade com esse organismo vivo da Terra.

Algumas das nossas metrópoles como São Paulo e Rio 
de Janeiro, nas últimas décadas, estão tentando criar 
seus cinturões verdes para se assegurarem de que, 
diante de uma dificuldade de fornecimento ou de 
trânsito entre áreas de produção, sejam capazes de 
produzir o essencial nessas áreas de entorno. Mas 
mesmo esses entornos são tão maltratados! E são eles 

Quem já teve a oportunidade de acessar um pouco 
das ideias a partir da experiência coletiva com meu 
povo - ou com outras comunidades que não os Krenak, 
mas os Guarani, os Xavante, os Yanomami – ou 
qualquer outra etnia com quem eu aprendi e convivi 
nesses trinta, quarenta anos, percebe a valorização a 
porosidade de tudo que nos circunda, desde uma 
montanha rochosa até o solo onde cultivamos os 
alimentos. Percebe a intimidade necessária desse 
nosso corpo, no caso do mundo urbano, tão abstraído 
de si que chega ao ponto de achar que não é 
natureza, que é capaz de conceber uma ideia de 
natureza que fica do lado de fora, do lado de fora das 
cidades.

21



Fiquei chocado quando vi o desenho do que se 
imagina ser a primeira cidade a ser instalada nesse 
planeta e a partir do qual se noticia que nós 
poderemos, nesses próximos vinte, trinta anos, realizar 
visitas com instalações no mesmo estatuto de 
conforto que nos acostumamos a ter aqui na terra. Ou 
seja, tão artificial que não fará diferença em que 
planeta você está.

Eu tenho uma preferência óbvia que é a de viver fora 
dos muros da cidade. Me sinto muito mais implicado 
com tudo, com a vida selvagem, os pássaros, formigas, 
borboletas, com tudo ao nosso redor. E com os 
barulhos também. Parece que existe na cidade uma 
produção de ruídos justo para silenciar aquilo que nós 
poderíamos chamar de patrimônio comum.

Para mim só tem sentido imaginar algo relevante de ser 
conservado como patrimônio material ou imaterial se 
ele tem sentido implicado com o comum, com a vida 
das pessoas. E aí pode ser um rio, uma montanha, uma 
formação rochosa do outro lado do rio, pode ser 
aquela volta grande do Xingu onde plantaram Belo 

Ainda sobre este tema, acho que a maioria dos que 
estão me ouvindo já viveram a experiência de viajar 
para dentro ou fora do Brasil, passando horas num 
aeroporto e constatando que são todos iguais. São 
iguais em qualquer lugar do mundo, uma espécie de 
abismo em lugar nenhum. Não é apenas um caso, mas 
nós aceitamos isso. E nossas experiências no sentido 
de experimentar espaços construídos, espaços 
criados, não conseguem alcançar uma outra maneira 
de proporcionar algum conforto para as pessoas que 
não seja o produzido a partir da destruição das 
paisagens que nós vemos quando se olha, seja pela 
janela ou lá fora. 

que a maioria das nossas cidades médias e grandes 
escolhem para fazer o despejo do entulho. Deixam 
aquelas áreas a céu aberto como um grande cemitério 
de restos dos nossos consumos, que vai desde jogar o 
carro, geladeira, sofá, e todas essas coisas que nós 
descartamos, até como se a gente estivesse em uma 
desabalada fuga daqui da terra para uma nova forma 
de assentamento. Quem sabe, em Marte!

22



Prédios que parecem mais árvores de Natal... E o 
desespero quando a gente começa a ter dificuldade 
de suprimento de água, principalmente no Sudeste? 
Desespero que agora está começando de novo, 
provavelmente quando chegar lá para julho ou agosto 
vai estar todo mundo em pânico em São Paulo pois a 
Cantareira não vai estar com nível d’água suficiente 
para o abastecimento. Nós já chegamos a ficar tão 
reféns desses modelos de assentamento urbano que 
pode acabar a água, mas a gente bebe lama e 
continua lá. Porque a gente perdeu a intimidade, a 
fricção necessária para que nos sintamos bem na 
paisagem, que aqui pode ser entendida como um 
outro termo para falar da natureza.

Quando nós falamos de paisagem, à parte daquelas 
criadas, toda a sua grandeza é relacionada com áreas 
naturais do planeta, que estão cada vez mais sendo 
patrimonializadas no sentido privado e silenciadas no 
sentido comum. Eu reclamo pelo comum, tanto do 
ponto de vista das soluções futuras para a gente ter 
um lugar para viver melhor, não no sentido exclusivo 
para os humanos, mas para todos os outros seres. A 
gente não pode continuar expandindo a base do 
bem-estar humano a custo da extinção das outras 
espécies. Nós estamos nos questionando sobre como 
continuar vivendo diante de tantas crises sanitárias, 
sociais, migrações. 

Sabemos que, na atualidade, todos nós convivemos 
com um mundo de refugiados no sentido geral desta 
expressão. Eu tinha dificuldade em imaginar que, aqui 
na América no Sul, iríamos experimentar a situação 
dos nossos vizinhos terem que buscar refúgios em 
várias cidades brasileiras, como vem acontecendo por 
exemplo com o povo nativo da Venezuela chamado 
Warao. Outro dia me disseram que já existem famílias 
ligadas a estes indígenas chegando como refugiados 
da Amazônia venezuelana, pedindo abrigo em Santa 

Monte, pode ser o Rio Madeira, o Rio Santo Antônio. 
Estou citando só as últimas bacias que foram violadas 
por essa fome de produzir energia a partir das 
hidrelétricas para suprir esses pontos luminosos que, 
quando a gente olha do espaço, são as nossas 
cidades. 

23



DEBATE

Margareth Campos da Silva Pereira

Talvez nosso desafio maior hoje seja o de construir pontes. O de 
tentar entender do que somos feitos e de falar sobre os mundos 
que nos habitam e dessa incapacidade que talvez tenhamos, como 
cultura, de interagir plenamente com o que nos rodeia e que 
precisa ser exercitada. Tal exercício deve se dar tanto em relação às 
incertezas quanto às possibilidades de construção de pontes ou 
quanto, enfim, no sentido de estabelecer o foco das nossas 
insurgências. Olhando bem, todos nós temos partes das cidades 
em nós, como muitos de nós também temos, com elas, as florestas 
os mares, as rochas, as montanhas, os céus, as estrelas e todos os 
corpos que nos rodeiam. 
Essa hibridação, esse misto, é aí que temos que exercitar mais 
nosso diálogo, nosso encontro de pontos de vista. Nos últimos 200 
anos, o modelo de cidade que desenvolvemos foi dos mais 

Eu fico imaginando se seriam eles os tais dos 
refugiados ambientais? Esse tema que nós estamos 
tratando, o tema da paisagem, inclui falarmos também 
da grande movimentação de pessoas que estão sendo 
obrigadas a migrar de seus habitats, seus lugares 
tradicionais, para outras paisagens que não 
conhecem e que vão passar a viver sob uma condição 
de inadaptação, tanto do ponto de vista cultural como 
do ponto de vista biológico. Algumas gerações não 
vão saber como viver sob tal situação e vão ter que 
continuar a se relocar. 

Isso tudo tem muita relação com o tema da nossa 
mesa que são as paisagens, o patrimônio silenciado e 
qual paisagem você enxerga. Eu agradeço muito a 
oportunidade de proferir esta palestra. Agora nós 
vamos poder dialogar. Considerando essa privilegiada 
audiência que vocês estão me proporcionando, até 
prefiro mesmo essa experiência de fricção entre nós do 
que um simples monólogo.

Catarina, e mesmo em cidades mais distantes, como 
Fortaleza, Recife e Natal no Nordeste do Brasil. 

24



predatórios, embora tenhamos que considerar que tenha sido 
igualmente predatório em outras ocasiões. Mas mudou de escala e 
passamos a ser um mundo que - para falar como os biólogos - 
prevaleceu a ideia de espécies fechadas nelas próprias em termos 
de competividades e conflito. Contudo, somos também um mundo 
feito de interações, de câmbios, de simbioses e de metamorfoses. 
Um mundo feito de transformações, de resistências, resiliências: 
uma pluralidade em suma. 
Eu fico aqui escutando Ailton falar sobre a cidade e sobre a 
floresta, mas fico pensando: imagina, eu sou do Rio... O Rio de 
Janeiro que se apresenta como um paraíso natural e que é uma das 
cidades talvez mais violentas em relação à natureza, mas que 
soube também preservar alguma coisa dela. Uma cidade que 
destruiu montanhas... Onde montanhas inteiras foram arrasadas... 
a montanha mesma onde a cidade nasceu. Onde elas foram 
perfuradas para serem abertos túneis, túneis enormes que somos 
obrigados a atravessar todo dia. Secamos mangues com todos os 
seus caranguejos, cobrimos rios com todos os seus pequenos 
peixes, arpoamos todas as baleias que já não visitam a baía da 
Guanabara... Portanto, a força destrutiva foi de tal ordem que 
perdemos em grande parte, para falar como os poetas, o 
sentimento do mundo... Mas ao mesmo tempo, o Rio de Janeiro 
insiste em se apresentar como paraíso natural...  Uma Itabira do 
Drummond às avessas... porque quando ele fala de Itabira como um 
retrato na parede, o que ele tem em mente estava em negativo; isto 
é, a imagem que não aparece na foto é a dos tratores das 
mineradoras. Não vemos as máquinas de devorar montanhas. 
Imagem às avessas, o Rio insiste em lembrar o paraíso como cidade. 
Mas o que isso quer dizer e o que nos coloca como problema? 
Talvez o mesmo problema... O que quer dizer SER um paraíso 
"construído" como paradoxo?  Afinal, se falarmos em termos 
religiosos, no paraíso não tem construção e Adão e Eva estão 
condenados, ao serem expulsos dele, ao trabalho de (re)construí-lo. 
Há dez ou quinze anos atrás vi que embaixo da praia de 
Copacabana existem túneis de mais de sete ou oito metros de 
altura que passam para garantir o abastecimento de água de uma 
parte da cidade, redes de saneamento, redes e mais redes. A gente 
está em um universo onde essas tensões entre uma ideia de ciência, 
uma ideia de cidade e uma separação da natureza foram 
extremamente fortes e precisamos discuti-las. 
Abandonar os livros e ir para as florestas? Será que podemos 
prescindir das cidades ou será que nós temos que retomar certos 
desvios, certos caminhos, certos percursos da visão de vida 

25



coletiva, onde o homem não é uma espécie, mas uma ideia de 
humanidade que traz nela uma visão de vida comum sempre 
aberta para identificar aqui, onde uma metamorfose, uma 
diferença, um desvio, se propõe e merece atenção?  Pois, como a 
fala de Ailton denuncia, ou em certo momento, perdemos esse 
caminho, o que é possível, ou esse caminho é um caminho de luta 
de resistência e de luta permanente. 
Fico na dúvida... Porque a floresta do Ailton está em muitos de nós, 
como esteve para Drummond ou para Chico Science, Josué de 
Castro, ou para Castro Alves, ou Anchieta, só para falar daqueles 
que me vêm imediatamente à memória.... Como acredito que uma 
parte - a parte sensível à diferença como ideia que significa ser 
cidade - também o habita.
Fico pensando diante desse mundo falado hoje à tarde, um 
pensamento mais de contraste entre cidade e natureza – no qual 
temos que denunciar sim a predação e a violência desta predação 
pelas fantasmagorias do capital, do lucro e da irresponsabilidade 
–, que é preciso insistir em uma forma de pensar o mundo de uma 
maneira mais interativa, mais co-implicada. Esse mundo que não 
está só ao redor de nós, mas no qual estamos igualmente imersos e 
que quando falamos dele estamos dentro dele: definindo-nos com 
ele. 
Poderíamos prescindir dessas cidades? Esse momento que 
estamos vivendo agora é um tempo de pensar desvios, de propor 
saídas em relação ao que sabemos que violenta, explora, 
desrespeita, mata. De colocar em causa os nós que somos e temos 
feitos e quais nós precisamos que sejam desatados. É possível 
passar desse materialismo, desse consumismo, desse regime de 
visibilidade excessivo - a que nós temos sido postos, mas que, 
irresponsavelmente muitas vezes abraçamos também - sobretudo 
nesses últimos duzentos anos? Mas não apenas nos últimos 
duzentos anos, em muitos momentos esse espírito de insurgência 
se agudiza, ou seja, o sentimento de que é preciso insurgir se torna 
mais agudo. 
A cidade nos livros que me ensinam é feita de um equilíbrio, de uma 
busca de equilíbrio, e nossa profissão de arquitetos e urbanistas, 
tem sido há milênios uma busca de equilíbrio entre o bom, o belo e 
o justo. A cidade não pode ser definida pela violência, pela morte. 
Temos que velar também para que ela seja o fluxo de relações e 
fricções e, sobretudo, o espaço onde a gente aprenda a exercitar o 
respeito pela diferença, assim como aprende a criticar, a refletir e a 
se insurgir contra o que deve ser combatido. Lugar onde se criam 
nós, e nós - entendido aqui como um comum - e onde se cultiva 

26



uma certa ideia de humanidade não como uma espécie, mas como 
uma ideia de relação mais simbiótica com o que nos cerca e com o 
que precisa ser reforçado.
A cidade não é feita só de cimento e de máquina de destruir 
montanhas. A cidade também é feita de afetos, de sensibilidade. 
Apenas eu acho que a gente esqueceu completamente até disso e 
que também esta dimensão de outros mundos possíveis está 
completamente sufocada em uma lógica individualista, capitalista, 
competitiva. Sua fala, Ailton, nos coloca nessa posição de que 
parece ser possível a fruição desse mundo ao redor. Acho que é isso 
que você traz para nós.
Estamos em um momento justamente de não ficar no silêncio dos 
inocentes, mas buscar as palavras corretas, as palavras adequadas 
para construir as pontes entre visões e cosmovisões, onde em seu 
interior a gente perceba esse mesmo sentido vital, esse desejo da 
preservação da vida e onde a epistemologia não vai contra a 
ontologia. 
Só podemos ambicionar como forma de conhecimento aquela que 
considera como seu patrimônio não apenas paisagens, mas uma 
atitude atenta em relação a esse ser e estar no mundo e com o 
mundo, como presença no mundo.
Não tenho perguntas para Ailton. Não tenho respostas. Mas 
começando por Ailton digo a ele e a cada um:  nos ensine a 
encontrar de novo e trazer de novo o rumo para as cidades. Talvez 
tenham ocorrido desvios que não tomamos ou atalhos errôneos 
que, estes sim, nos embrenhamos por eles. Que a voz da floresta 
que está em muitos de nós e que você nos lembra, sirva-nos para 
construir cidades que não estejam tão distantes de nós mesmos 
como corpos no mundo, como corpos que sabem respeitar e 
conversar uns com outros e com a luz, com o vento, com a 
montanha, com o rio, com o visível e com o invisível. Bem Ailton, não 
existem perguntas, mas creio que não existem também respostas. 
Só existe o esforço de escuta da diferença e do respeito, quando se 
mostra a barbárie que também está em nós e em relação à qual 
temos sempre que estar atentos.

Ailton krenak

Há 40 anos atrás quando eu aportei pela primeira vez em Manaus, 
me perguntei por que aquele lugar maravilhoso não comungava 
com os corpos d´água. Ali estão os rios Negro e o Solimões e 
Manaus é literalmente um mundo de água. Eu me perguntava por 
que aqueles assentamentos urbanos não eram atracadouros. Por 

27



que não inverter, ao invés deles ficarem se impondo à paisagem, 
que eles estabelecessem um diálogo com aquele mundo das águas. 
Que os ribeirinhos, os indígenas, aquela gente toda que vem para o 
mercado vender peixe, tivessem uma experiencia parecida com 
aquela da indonésia, da Tailândia, onde as pessoas aportam com 
as canoas dentro da área de comércio. Não há uma mediação 
física entre aquele corpo d’agua, aquelas pessoas e onde o peixe 
vai ser comido, vendido, servido. 
Porque essa colonização portuguesa aqui no Brasil privilegiou a 
coisa do concreto, da pedra e do ferro em si, há alguns lugares do 
mundo que esse não é o vocabulário da arquitetura. Não me 
parece que o mundo inteiro só sabe fazer cidades de pedra, ferro e 
cimento. Em alguns lugares do mundo se fazem cidades de bambu, 
usa-se outros materiais que não se impõem trazendo para a cidade 
uma ideia de fortaleza. Eu acho que muito do discurso 
arquitetônico que aportou aqui vem da ideia medieval dos 
castelos. Era preciso construir uma fortaleza, pois alguém ia te 
atacar e você precisava de muralhas, muralhas enormes para se 
defender. Essas coisas foram sendo internalizadas: o menino que 
pensa em ser arquiteto já nasce com uma pedra daquela na mão. 
Eu me pergunto e dei o exemplo de Manaus: por que esta cidade 
não poderia ser um lugar que se permite cruzar? Ali era o lugar 
ideal para uma experiencia dessas, inclusive porque Manaus está 
sempre alagada, todo mundo fazendo trapiche para ir de um ponto 
para outro, aquelas estruturas que nem são flutuantes e nem casa, 
aquele monte de lixo embaixo das palafitas, aquele esgoto, aquilo é 
uma tragédia. 
Minha pergunta também é uma provocação para quem pensa o 
urbano. As pessoas que trabalham com a engenharia, a 
arquitetura, não poderiam fazer uma coisa parecida com aquela 
do Hélio Oiticica: os penetráveis, o parangolé? Por que a gente não 
pode ter uma arquitetura parangolé, arquitetura penetrável, que 
vai adentrar a floresta sem derrubá-la, que pode estar em um lugar 
aquático sem ter que transformá-lo em uma barragem? Se você faz 
uma barragem vai ter uma hora que ela vai arrebentar igual a que 
a empresa Vale do Rio Doce fez aqui em Mariana e deixou o Uatu 
em coma desde cinco anos atrás.
Eu não falo de um lugar muito específico, eu falo de um lugar irado 
em relação a esse modo de ocupação do mundo. Seja lá na 
Palestina ou ali do outro lado do rio, é uma constante agressão, um 
soco na terra. Quando trago Carlos Drummond é porque eu atribuo 
a ele uma potência e uma capacidade de questionar a máquina do 
mundo que não é só a cidade, é o modo de operar. É o que o 

28



professor Muniz Sodré denuncia, dizendo que o mundo perdeu a 
civilidade. Ora, se o professor Muniz Sodré está dizendo que o 
mundo perdeu a civilidade, será que ele não está junto comigo 
dizendo que está na hora de colocar em questão esses 
assentamentos que juntam milhões de pessoas para morrer de frio 
e para matar uns aos outros?
Se as cidades produzem afetos, produzem também uma 
desigualdade monstruosa. É nas cidades onde fica gritante a 
diferença da pessoa que mora lá na cobertura e os miseráveis que 
moram lá embaixo em uma grota que vai ser alagada. Onde vai ter 
alguém que vai dar um tiro, mandar umas balas lá para cima. 
Então tem uma cartografia desse mundo convencida de que o 
humano é o rei da farofa e está azarando o planeta. Podemos 
andar com o tema para além da questão urbana e avançar para a 
própria maneira, o modo de vida, esse que o professor Muniz Sodré 
diz ter perdido a civilidade. Eu fico pensando: bom, vamos fazer o 
que agora, então? Vamos ocupar todos esses aglomerados 
urbanos, comprar metralhadora, fazer bomba, meter bomba uns 
nos outros? O Rio de Janeiro continua lindo, mas está governado 
pela milicia. Onde está a sociedade civil no Rio de Janeiro? Então 
há uma série de questões altamente imbricadas com o cimento, 
pedra e ferro.

Margareth Campos da Silva Pereira  

Se trata também de um campo de lutas, lutas políticas. Somos um 
grupo de arquitetos que tenta alargar essa visão, mas não se 
trabalha de cima para baixo, o arquiteto não vai mudar essa 
situação se não existir um movimento de baixo para cima. 
Enquanto você falava aqui, houve uma manifestação enorme 
contra o desgoverno, a incompetência, a falta de afeto no sentido 
primeiro do termo, a incivilidade no primeiro grau. Na área de 
arquitetura, o arquiteto se confunde com o Deus que de cima para 
baixo resolve as coisas. Estamos dentro de sistemas de lutas, 
sistemas de luta inclusive de reflexão em torno do que significa 
desenvolvimento, crescimento, capitalismo, consumo. Então nós, 
cada vez mais, temos que buscar sair da disciplinarização e ter um 
pensamento mais transversal e capaz, talvez, de estar em sintonia 
com o mundo social para construir outras formas de viver em 
cidades.
É lógico que Manaus poderia ser diferente. Eu nasci em uma 
Cuiabá com 50 mil habitantes. Apenas no espaço da minha vida, a 
aglomeração reuniu mais de 1 milhão de indivíduos. Eu vi as 

29



populações indígenas, descendentes de xavantes, com as quais eu 
brincava inclusive, ficarem abandonadas nas praças pelo resto da 
minha infância. O que foi isso? Isso é desenvolvimento? Temos que 
nos orgulhar das nossas metrópoles? A gente tem que se orgulhar 
de ter metrópoles de 12, 20 milhões de habitantes ou elas mostram 
para gente os limites do próprio pensamento sobre a cidade? 
Mostram para a gente a necessidade de estudarmos mais, de 
aproveitar o momento de crise para fazer protesto, mas também 
para debruçar nos diálogos, nos livros, nas palavras que podem 
nos ajudar. Acho que também a culpa de Manaus não é dos 
arquitetos, é culpa de um modelo de desenvolvimento, um modelo 
de destruição de montanhas e de homens, de indivíduos, de seres e 
de corpos. Tem uma juventude, jovens que estão nos assistindo e 
uma luta que está sempre sendo travada. Isso ultrapassa minha 
existência, a desmontagem de um sistema de enorme violência, de 
enorme opressão e que não pensa, só reproduz e amplia seu 
campo de ação.

Wilson Ribeiro dos Santos Júnior

Deixa-me colocar algumas questões: primeiro, estou muito 
contente de estar aqui. Acho que o lugar que você ocupa hoje, 
Krenak, é de extrema importância por nos colocar diante de uma 
dimensão mais profunda e nos permitir, inclusive, compreender 
uma leitura a partir do ponto de vista de alguém que questiona 
profundamente a evolução recente do sistema urbano. 
Eu parto do seguinte princípio: a cidade talvez seja uma das 
grandes invenções da humanidade. Na verdade, é sinônimo de 
aglomeração, mas tivemos nos últimos 100, 200 anos um panorama 
terrível no sentido do crescimento das metrópoles nacionais e 
internacionais. A quantidade de pessoas que morava nas cidades 
em 1920 era de 17% da população total do país, no ano 2020 nós 
chegamos a 86%. Imagina o que é isso do ponto de vista das 
migrações internas, você deslocar um contingente de quase 100% 
da população que existia criando novas cidades ou ocupando as 
cidades já existentes. Isso só é similar às migrações internas na 
China, que é capaz de mover 100 milhões de pessoas sob as ordens 
do governo autoritário, quando alguma cidade atinge um alto grau 
de poluição. 
Estamos hoje conflagrados, especificamente no Brasil, mas não só 
nele, em uma guerra aberta. No nosso país, em duas direções, ou 
três. Por um lado, continua a guerra contra as populações 
originarias cada vez mais forte. Perdemos o que havíamos 

30



conquistado no quadro democrático mais recente, que foi seguido 
da selvageria, ou melhor dizendo, de uma ação genocida pelos 
controles políticos da nação, em todos os sentidos. 
Além disto, nas cidades temos uma guerra contra a população 
negra e preferencialmente contra a juventude negra. Setenta por 
cento das mortes de jovens no Brasil são da população negra. E 
junto com isso temos um terceiro ponto que se trata de um 
processo pensado e articulado, não só do ponto de vista da 
violência policial, mas do ponto de vista da omissão em relação à 
pandemia: o extermínio da população pobre. Ou seja, hoje, no meu 
entender, estamos em guerra.
Gostei muito de uma frase que o Krenak falou na premiação Trip 
Transformadores. Você dizia que a virada do século XX para o XXI 
significou uma ruptura total de paradigmas. Os filósofos que a 
gente escutava no século XX foram embora, morreram, e os 
pensadores novos ainda não estão maduros para dar resposta a 
esse quadro de incerteza que nós vivemos.
Acho que essa questão é chave: como vamos criar agora espaços 
de diálogo ativos entre as camadas diferenciadas da população 
para poder, de fato, construir de novo uma aliança concreta pela 
defesa da vida, da democracia e da possibilidade de convivência 
no nosso país?
Manaus é uma contradição plena do ponto de vista ambiental. 
Está colocada em um dos lugares que tem mais água do planeta e 
não possui água potável. Outra discussão cabível é em relação as 
palafitas. Somente mais recentemente começamos a ter, no meio 
dos arquitetos e urbanistas, uma defesa mais clara da palafita 
como estratégia de moradia. Em vez de se aperfeiçoar uma 
tipologia que já era utilizada há um longo tempo e por povos 
diferentes, bastante aderente ao tema das energias renováveis e 
totalmente pertinente ao meio ambiente em que se inseria, pelo 
contrário, houve uma política de rejeição profissional em nome da 
afirmação da modernidade construtiva ao longo do século XX e a 
política de construção das cidades com materiais “duráveis”.
Não é à toa hoje que Afuá, município brasileiro do estado do Pará 
que surgiu como entreposto de trocas comerciais de mercadorias 
que circulavam através dos rios e onde se desenvolveu a 
arquitetura vernacular de palafita, virou uma referência 
internacional de sobrevivência a partir da adesão a esta tipologia 
tradicional que respeita o meio ambiente e consegue ter um tipo de 
uso e controle muito positivo. 
Não nos falta projeto, o que falta na verdade é ousadia política 

31



para enfrentar coletivamente as soluções que não deram certo e 
elaborar novas políticas e ações para comandar a execução dessas 
intenções. Quando você fala do concreto, é fato que a partir do 
começo do século XX deixamos de pensar a natureza por si, ou a 
natureza como algo agregado ao construído. Por outro lado, a 
noção difundida de defesa do patrimônio arquitetônico, 
urbanístico e cultural, desde o século XIX, foi a de preservar as 
fortalezas, os obeliscos, os grandes edifícios, monumentos, e não os 
nós, o patrimônio silencioso, o temporário e o comum. 
Mas eu queria dizer exatamente isso: há um condicionante do 
sistema de produção internacional que está em uma nova fase. A 
China em cinco anos, se não me engano nos dados, utilizou a 
mesma quantidade de concreto que os EUA usaram no século XX 
inteiro. E, por outro lado, quando a gente observa a mineração, que 
fornece o calcário, matéria prima do concreto, constatamos que 
nós estamos enfrentando um inimigo poderoso que, por sua 
natureza e objetivos, não tem gentileza, não tem civilidade e vai 
enfrentar quem se colocar na frente - seja milícia, exército, 
defensores empresariais ou coisas do tipo - com toda a sua força.
Do ponto de vista do patrimônio, tenho desenvolvido reflexões 
recentes ao acompanhar, por exemplo, um ex-aluno que foi 
trabalhar em um projeto de recuperação das comunidades do vale 
do Rio Doce depois da tragédia, procurando resgatar a autoestima 
de grupos jovens da região, respaldado também por um belíssimo 
documentário sobre a aldeia Krenak no rio Doce, o Uatu como o 
Ailton nos ensina. Constatou-se, com um alto grau de desespero, 
que aquilo que fazia parte da cultura, do fundamento da vida da 
aldeia, deixou de existir. É o mesmo caso de cidades ao longo de 
todo o curso do rio que foram destruídas na tragédia do Rio Doce, 
como Bento Rodrigues, subdistrito de Santa Rita Durão, no 
município mineiro de Mariana e ou Vila de Regência situada na foz 
do Rio no estado do Espírito Santo.  
Então, dentro dessa discussão do patrimônio silencioso, 
exatamente a temática que este congresso está tratando, me 
pergunto qual será essa noção de patrimônio de fato estabelecida 
no vale do rio Doce a partir da tragédia de Mariana? O que eu 
achei interessantíssimo foram os resultados do trabalho de um 
grupo de pesquisa da Universidade Federal de Minas Gerais acerca 
da questão de patrimônio em Bento Rodrigues, nos quais se 
reporta o fato de que a população opinou por manter como diretriz 
de preservação do patrimônio as ruínas resultantes da tragédia. 
Eles não quiseram o restauro ou a reconstrução, e sim a 
permanência daquilo que sobrou como um testemunho histórico 

32



do que a ganância, a insensibilidade de quem produziu aquele 
fato, foi capaz de chegar.
O povo da floresta está sob ataque, assim como os povos excluídos 
da cidade também estão. Trata-se da mesma questão. Essa 
destruição não se dá só pelo controle, pela posse da terra. Há uma 
perversidade no tratamento das questões culturais. Dentre as 
coisas que mais me deixaram indignado, molestado mesmo, foram 
as cenas dos cemitérios de Manaus durante a pandemia em 2020. 
Acumular os cadáveres contraria todas as tradições religiosas, 
sanitárias, culturais e significa, desse ponto de vista, uma ruptura 
importantíssima no sentido sensorial, do afeto, das relações entre 
pessoas. 
Essa ruptura de ritos centenários, seculares, sejam eles vinculados 
às culturas tradicionais ou históricas que chegaram aqui com os 
portugueses, significa um processo de demolição por completo de 
uma sociedade que foi erigida às custas de uma camada de 
trabalhadores escravizados, indígenas e escravizados quilombolas.
Krenak coloca que nós temos que mudar a postura em relação ao 
nosso planeta que é um organismo vivo. Temos que estabelecer 
com ele um diálogo direto, seja com os povos da floresta que têm 
uma sinergia adquirida há milhares de anos, fruto de uma 
sabedoria incrível, seja com os povos da cidade.
        Está claro nos estudos que estão sendo feitos, que nós não 
temos reservas de recursos naturais para continuar mantendo o 
crescimento das cidades no ritmo que está, com a verticalização, 
com os sistemas construtivos que são usados para manter prédios 
com gabaritos de 50 andares, como no triste caso de Balneário 
Camboriú que tem a maior torre do país e em compensação perdeu 
a praia, pois os edifícios geraram uma enorme sombra sobre as 
áreas das praias de permanência dos banhistas.
Não é questão só de ser sustentável, chegamos no limite. Da crise 
hídrica de agora, a única certeza que resulta é de que a “tarifa vai 
aumentar”, o que vai prejudicar mais ainda a situação dos menos 
favorecidos financeiramente. Por outro lado, eu acho que hoje 
reside nas cidades a possibilidade de se reverter estes sistemas. Eu 
diria que hoje a insurgência é fundamental nas cidades porque é a 
partir delas que nós poderemos enfrentar a crise socioambiental e 
fazer uma mudança significativa no mundo.
Acompanhei muito de perto as iniciativas da CUFA, a Central Única 
das Favelas e acompanho a atuação do presidente da G10, 
organização sem fins lucrativos que busca atuar na promoção do 
desenvolvimento econômico e protagonismo das comunidades 

33



que vivem nessas áreas. Ele explicou numa palestra como foi o 
processo de auto-organização em Paraisópolis que fez com que os 
índices de óbito desta favela caíssem pela metade em relação aos 
bairros vizinhos de alta renda. Aquela organização que é composta 
pelo que foi chamado “prefeitos de rua”, ao criar um sistema 
próprio e autônomo de atendimento médico visto que o governo 
do estado proibia a entrada de ambulâncias em qualquer favela, 
conseguiram, através de doação, um sistema de ambulâncias 
diretamente voltadas para o transporte de favelados. 
Paraisópolis, Rocinha, Maré, Complexo do Alemão, no Brasil inteiro, 
vemos um processo de auto-organização dos excluídos. Nos anos 
80 houve o primeiro encontro dos povos da floresta que se 
dispunha construir uma aliança entre as tribos indígenas, os 
seringueiros, os ribeirinhos etc. Hoje precisamos garantir que os 
povos da floresta sobrevivam juntamente com essas camadas de 
excluídos da cidade. Então deixo essa pergunta: como devemos 
construir esse diálogo para que possamos avançar?

Ailton krenak

Eu queria compartilhar com vocês uma observação que me 
ocorreu durante essa conversa. No Brasil, a luta ambiental por 
muito tempo ficou restrita ao ambiente cultural elevado, A questão 
da relação entre ambiente harmonioso e qualidade de vida tem 
cerca de uns 30, 40 anos no Brasil e era uma conversa  vinculada a 
pessoas que tinham contato com a Europa. Aqui, estava se 
depredando tudo e tal fato era visto como correto.
A partir da virada do século se estabelece um campo de debate do 
que foi chamado racismo ambiental. Por exemplo, na década de 70, 
o Brasil decidiu asfaltar a BR 364 no trecho que vai de Cuiabá até 
Porto Velho. Era final de ditadura. Traçou-se uma linha reta, uma 
espinha de peixe que foi colonizando a floresta, arruinando a vida 
de quem vivia ali. Era como se latifundiários e capitalistas 
estivessem nos apontando uma flecha. Acabamos criando a 
Aliança dos Povos da Floresta em 1985 sob a liderança do 
ambientalista Chico Mendes, no 1º Encontro Nacional dos 
Seringueiros, em Brasília. Assim, algumas das mais importantes 
lideranças dos povos indígenas e seringueiros do Brasil se uniram 
para reivindicar demarcações de territórios e a criação de reservas 
extrativistas. 
Estávamos, como hoje, diante de uma política intencional do 
estado brasileiro que era de aviltar as pessoas que vivem com 
autonomia e que tem a posse coletiva de seus territórios. Isso é 

34



intolerável.  Podemos falar de racismo ambiental. O que é isto? É 
quando você diz que aquele tipo de vida não pode continuar a 
existir pois não paga o que o capitalismo pretende dela. Não pode 
existir aquele monte de gente comendo, bebendo, pescando, 
fazendo festa no meio da floresta. Urge arregaçar com a vida deles, 
chamar as empreiteiras, colocá-los para construir hidrelétricas, 
mandar virarem garimpeiros e invadir as fronteiras da Amazônia. 
É um pacote célere movido pelo racismo ambiental. É no mesmo 
sentido do que estávamos falando a respeito do pobre não ter 
direito à água limpa. As cidades brasileiras são cheias de esgoto e 
não tem problema. Nem se cogita de vacina pois, como se vive no 
esgoto, vacina seria desperdício. É esse tipo de mentalidade que 
produz o racismo ambiental e ele integra o racismo estrutural, 
porque só incide em quem não tem nada. É por isso que você pode 
fazer um espigão lá em Búzios, porque quem vai para o espigão ali 
não se importa com a praia, pois a que ele vai frequentar está em 
outro lugar, em outros continentes. Dane-se essa praia. 
Quando ocorreu o episódio das manchas de óleo que apareceram 
em centenas de praias brasileiras entre agosto de 2019 e março de 
2020, os pescadores ficaram se debatendo com aquele petróleo 
podre. As pessoas pensaram como a vida é frágil. Então o que é 
racismo ambiental? Será que não existe racismo vinculado à forma 
de habitar? Que exprima modos de vida outros, que não sejam 
adeptos à reprodução capitalista da cidade?
Porque mais adiante iríamos descobrir um vírus desgraçado que se 
perpetuou e que nunca para, está sempre produzindo uma outra 
coisa, uma réplica daquele modelo que consome, que exclui, que 
precisa de polícia, de hospital, de cadeia. Outro dia uma senhora 
que teve o filho assassinado pela polícia em um daqueles morros 
do Rio de Janeiro disse que não teríamos que construir mais 
presídios, mas escolas. Porque se construímos um presidio, estamos 
produzindo miseráveis para jogar ali. 
Quando eu escuto alguém dizendo sobre reconfigurar a produção 
de energia limpa, para mim isto é igual dizer acerca do novo normal. 
Como vai haver energia limpa se estamos arrebentando os rios, as 
fontes naturais de energia? Energia limpa poderá acontecer pela 
via nuclear e quando uma delas vazar, produzirá uma mortandade 
que não é alheia ao projeto capitalista.
A próxima missão do capitalismo é se livrar de metade da 
população do planeta até 2050. Então será necessário pensar a 
vida só para a outra metade. Em vez de termos sete bilhões de 
pessoas, teremos um desenho para três bilhões. Os outros, se pega 
com uma retroescavadeira e joga-se em um buraco, sem 

35



identidade, sem nome. Um holocausto. Há um infectologista aqui 
de Minas Gerais que é uma autoridade nessas pesquisas e ele diz 
que essa é a década da pandemia nas Américas. 
Na América Latina devemos chegar na casa dos cinco milhões de 
pessoas que morreram só na pandemia. Contando com EUA e 
Canadá quem sabe chegaremos na casa dos 10 milhões. Nós 
estamos exterminando a população do planeta numa marcha
irrefreável do consumo capitalista que cada vez mais quer mais 
montanhas, mais rios, mais florestas para devorar. 
Se observamos a lista das espécies em extinção, daqui a uns trinta 
ou quarenta anos, nela vai constar o Homo sapiens. E quando 
entrarmos nesta lista alguns irão falar: agora somos nós? Greta 
Thunberg disse que o mundo adulto não merece a nossa confiança, 
que mentiu para nós, que roubou o nosso futuro. Mas há muitos 
espertalhões querendo abrir escolas. Como vai ser a nossa 
educação?  Deveriam ter coragem de dizer: já deu.
Se vamos ter que repensar, reconfigurar uma sociedade para viver 
em um mundo possível, não pode ser mantendo vícios cretinos do 
oportunismo, do egoísmo e da meritocracia. Essa coisa que o 
capitalismo disseminou no mundo é pior que a peste da pandemia, 
porque é uma mentalidade.
Perguntaram à professora Conceição Evaristo, no ano passado na 
abertura do Festival de Inverno da UFMG, como poderíamos 
combater o capitalismo. Se você sair por aí perguntando para as 
pessoas se querem que o capitalismo acabe elas vão dizer que não. 
Acham que vai demorar muito. As pessoas acham mais fácil acabar 
o mundo do que acabar com tal regime.
Pergunte para um moleque que está patinando por aí afora nesse 
nicho ocidental se ele topa parar com isso. Claro que não.  Então é 
shopping, metrô, facilidades, avião, aeroporto, biscoito Globo, 
aquele tombado como patrimônio cultural do Rio de Janeiro... É um 
pacote tão complexo que o sujeito não consegue mais se descolar 
dele a não ser se acontecer um evento climático tão abissal que 
pegue todo mundo que está no litoral, vire tudo de cabeça para 
baixo, feito um tsunami que viesse dos Andes. Os que sobrarem 
finalmente irão pensar que tudo estava errado, porque parece que 
de livre escolha ninguém vai sair do vício. 

Wilson Ribeiro dos Santos Júnior

Em julho de 2020, foram publicadas duas pesquisas em uma mesma 
revista que alteraram completamente o panorama da demografia 

36



no mundo. Existia a previsão que em 2100 a população mundial 
deveria chegar a dez bilhões e que na verdade não haveria 
recursos possíveis para sustentá-la. As novas pesquisas mostram o 
contrário: a população mundial vai crescer até 2060 chegando por 
volta de oito bilhões, mas com um decréscimo seguinte para cerca 
de sete bilhões em 2100. Está embutido nisso, na pesquisa, o papel 
da mulher decidindo se quer ou não procriar. 
O governo da China acabou de permitir a possibilidade de as 
famílias terem três filhos, pois a previsão é de que vai haver um 
decréscimo muito grande. A questão da longevidade, a população 
mais idosa, leva a que se conclua, no meu entender, que o 
capitalismo hoje não precisa mais manter o mesmo exército 
industrial de reserva como antes.
Eu fiquei perplexo quando eu vi, lá no começo da pandemia, uma 
funcionária do Ministério da Economia divulgar que o número de 
mortes ia ser bastante grande e ia atingir a camada de menor 
poder aquisitivo. Consequentemente, afirmou ela, haveria uma 
diminuição dos problemas com a previdência. 
A questão dos refugiados é parecida. Após essa nova onda deve 
chegar a 80 milhões. Essas questões de fronteiras e de 
pertencimento também estão indo por água abaixo.
Eu só colocaria uma questão para você. Tenho percebido, não só 
no meio dos alunos da universidade, mas também nas periferias 
principalmente, que existe hoje uma mudança muito clara, uma 
busca por novos valores. Eu diria que nesse momento, usando uma 
imagem que brinca com os termos da economia, dos estudiosos, 
etc.., o valor de troca está perdendo terreno para o valor de uso. 
Está valendo muito mais resgatar comportamentos que tínhamos - 
Margareth, no interior do Mato Grosso e eu no interior de São Paulo.
As novas gerações norte - americanas estão hoje, recusando o 
carro como modelo. O sistema está em pânico, tanto que algumas 
montadoras já decidiram investir na produção de bicicletas, 
inclusive a Renault, porque sabem que a venda de carros tende a 
cair. 
Na questão, por exemplo, da transformação do combustível, a 
China tem dado alguns exemplos incríveis. Existem grupos de 
pesquisa da Unicamp que trabalham com questões chinesas e 
informam que ela já deixou de ser quem mais produz carbono no 
mundo. Ao mesmo tempo cidades como Shenzhen que tinha 50 mil 
habitantes em 1980 e hoje tem 12 milhões, já mudaram o combustível 
que abastece toda a frota de ônibus que percorre a malha urbana. 
Todo o combustível, todo o transporte público é feito com energia 

37



elétrica, a cidade inteira tem carregadores, e há uma taxa pesada 
para quem optar por outro tipo de combustível.
Acredito que alimentar perspectivas de outros valores para as 
novas gerações é um dado fundamental para proteger a 
humanidade da extinção.

Margareth Campos da Silva Pereira  

Também acho que nós estamos mudando. De qualquer forma
a questão pandêmica vai provocar algum impacto, não sei se 
aquele que a gente desejaria, mas sinto isso e essa busca por 
outros valores, outros saberes, outras epistemologias têm marcado 
a universidade nesses últimos tempos.
Fiquei me perguntando sobre aquela questão posta anteriormente 
sobre os filósofos, os pensadores do século XXI ainda não estarem 
maduros para trazerem soluções. Creio que temos que aprender 
que não há solução final e pronta, um amadurecimento, enfim, 
alcançado. Temos que aprender também que o mundo não tem 
uma "solução" e que é o nosso estado de atenção permanente - que 
está em uma ideia de mundo que sequer é externalidade como 
algo que nos rodeia mas que está em nós – que estranha o que está 
diante de nós, como questões de conjuntura, e se desvia buscando 
onde está a força, a potência, o fluxo da vida? Acho que é isso que 
vai nos marcar. Estou vendo também alunos da universidade 
buscando outras formas de saber que não estão dentro do modelo 
rígido usual, com o saber  todo recortado. São outras formas 
realmente que estão sendo engendradas. No horizonte de minhas 
observações vejo hoje que é preciso retomarmos questões 
epistemológicas que são indissociáveis de questões ontológicas e 
é nessa direção que creio que estamos nos encaminhando.
Acho que temos que aprender a viver nesse mundo sensível, onde 
temos que ficar atentos até às menores afetações. Temos que ficar 
atentos porque fomos embrutecendo, fomos ficando "civilizados", 
mas também engrandecidos e temos a tendência de não usar a 
reflexão e o cálculo de probabilidades ou as estatísticas até no 
sentido positivo que poderiam trazer. A gente tem reduzido isso a 
número: matam-se 27 pessoas no Jacarezinho, números e números. 
A universidade já está sentindo isso, reitores começaram a suicidar. 
Nós estamos vivendo o cerceamento da nossa palavra. O que eu 
estou falando aqui não sei qual consequência vai ter, mas acho que 
é necessário. Está havendo mudança, está havendo resistência, 
está havendo capacidade de resiliência.

38



Agora temos que saber que nós se desatam e que nós se reatam e 
quais são as formas de organização, de associação que nós vamos 
ter e talvez, observar melhor, porque se trata não só de 
cosmovisões mas de cosmopoliticas. Temos também que tentar 
voltar a pensar em desarrumar, destruir as muralhas, as fronteiras. 
Quando Ailton fala dos povos ameríndios da Venezuela, há todo 
um mundo de fronteiras que foram se sobrepondo com a ideia do 
estado nacional, com o mercantilismo. Penso agora, até na outra 
face do barroco como cultura da dúvida, cultura porosa que se 
pergunta no sentido profundo do termo e que sofrerá em 
contraponto um monte de repressões, autos-de-fé, violências 
simbólicas e de fato. A história por exemplo das perseguições no 
século XVIII aos cristãos-novos no Rio, e nem falo aqui da 
escravização de "homens pelo homem" no espaço de 25 anos. 
Foram mais de 400 processos, famílias inteiras desmontadas por 
conta de uma forma de mercantilismo, lucro, poder, intolerância e 
uma forma de estado nacional que se afirmava cada vez mais 
nesse período. 
Mas eu desviei a conversa. Temos que falar também de presentes e 
futuros, desse tempo agora, desse tempo que é novamente de crise, 
e de crítica, de dor, de perda, mas onde temos que também 
"projetar" esses corpos feridos, esses corpos mutilados, esses 
corpos silenciados, corpos que às vezes são tratados apenas como 
números para um outro devir. Temos que colocar uma outra ideia 
de corpo. Um corpo que empurra nossa força e nossa potência 
para o futuro. Acho que esse é o grande desafio.  
É uma honra, Ailton Krenak!!! Você é uma grande voz que vem lá de 
dentro do nosso território que eu insisto em chamar de hibrido, e 
que é meu! Que tem que ser nosso! Onde houve muito erro, mas 
houve também acerto.  E se há alguma voz que diz houve erro, 
precisamos nos deter para meditar sobre o que é dito. Temos que 
descobrir como foram os percursos e os passos que demos. Temos 
que tentar recriar de alguma forma outras possibilidades de 
agoras e de amanhãs.
Construir fluxos. Vamos tecer teias e, talvez Ailton, simplesmente 
reaprender a fabricar e andar em canoas!

39



PERGUNTAS

Pensando nos paraquedas coloridos citados por você como um 
adiamento do fim do mundo, como construir pontes enquanto, 
durante e através do combate?

[Ailton Krenak] Tem uma observação que acho muito 
interessante que é: nenhum povo é capaz de compreender a 
tragédia que  está vivendo quando ela acontece. Só depois. É 
por isso que a gente tem história. A história vai revisitar esses 
lugares de desvio e tentar compreendê-los. Eu aprendi que nós 
estamos fazendo isso, estamos construindo essas passagens, 
essas travessias, estamos fazendo-as aqui na nossa conversa, 
por exemplo. Estamos fazendo porque se você olhar para dez 
anos atrás, muito provavelmente vai ver um esforço coletivo do 
IPHAN, da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo  e de outras 
instituições ligadas a este campo, em dizer “vem cá, vamos ter 
uma conversa sobre paisagens e patrimônios silenciados.” 

Se a gente tivesse naquela farra capitalista de dez anos atrás, 
todo mundo cheio de dinheiro, teríamos um Brasil que estava 
pensando em recolonizar o resto da América Latina. Chegamos 
a dar dinheiro para os vizinhos. O Brasil foi para a África 
recolonizar a África. A gente, ao contrário, deveria ter limpado a 
nossa dieta doméstica. Quando você ganha musculo, em vez de 
você cuidar do seu quintal, você quer invadir o quintal do 
vizinho.

Eu não gostei quando construímos duas hidrelétricas em 
Rondônia e inundamos a Bolívia. E quando o Evo Morales, 
presidente boliviano, reclamou, o Brasil falou: vamos perdoar 
aquela dívida que vocês têm com a gente. Então é uma maneira 
capitalista de sacanear o vizinho e não fazer aliança. Construir 
pontes não é construir hidrelétricas à custa dos outros. Esse 
combate é agora, não é para depois. Durante e através do 
combate. Estamos construindo pontes e acho inclusive que a 
ideia de construir pontes é muito cartesiana, tem muito a ver 
com a lógica do Ocidente. Podemos fazer outras coisas. Ponte é 
engenharia, quem gosta de fazer ponte é engenheiro. Temos 
que pensar o seguinte: será que aranha faz ponte? A aranha 
tece e sobe o fio da teia, é essa a ciência da aranha.

A gente está sempre com esse ímpeto de querer fazer uma coisa 
rígida, que vai alterar o silencio da paisagem porque somos 
arrogantes, por isso temos estatuas, bustos, caras de concreto. 

40



Eu acho ridículo monumentos que copiam o sujeito, seja lá 
quem ele for. Fazem-no de concreto e o colocam em pé em 
alguma praça. É por isso que, nos momentos de rebelião, as 
pessoas vão e derrubam aquilo. É uma imbecilidade, nenhum 
de nós é tão importante para virar uma estátua. Ao mesmo 
tempo, o sujeito para escrever uma biografia de si mesmo tem 
que ser muito imbecil. 

O cara vai fazer estátua, vai construir ponte... É melhor a gente 
aprender com a aranha como fazer teia. A gente usa uma 
linguagem que incide em outros corpos de uma maneira 
inconsciente. Quando você faz uma ponte você pega uma 

margem de um rio e vai para outra, entendeu? É muito mais fácil 
fazer ponte do que imaginar a terceira margem do rio. Eu acho 
que a gente deva pensar mais na terceira margem do rio, mais 
na aranha tecendo redes e sair dessa ficção ou dessa fixação. 

Fazer ponte, fazer barragem é coisa de governador. Teve uma 
pessoa que foi inaugurar uma ponte que dá acesso à região do 
Parque Nacional do Pico da Neblina. Usou madeira, material e 
tecnologia locais. Então, só o sujeito é que era de fora. Então 
não precisa, uma coisa que sirva para invadir o Parque Nacional 
do Pico da Neblina é de muito mal gosto.

Mas não vamos terminar nossa conversa invocando esses 
monstrengos. Temos algumas pessoas ali no chat falando: fora 
Bolsonaro!

[Wilson Ribeiro dos Santos Júnior] Só para fechar, tem uma 
coisa interessante acontecendo, não sei se você acompanha, 
Margareth, fenômeno semelhante no Rio. Existem alguns 
movimentos criativos como o Levante Popular da Juventude, 
que tomou como missão no governo Lula a troca dos nomes 
dos viadutos:  tirar o nome dos militares e trocar a localização 
de certas estatuas. Agora em São Paulo começou entre o povo 
jovem a derrubada das estatuas dos bandeirantes, pela 
perversidade, pela escravização envolvida na ação destes 
personagens. Essa coisa, ao mesmo tempo que expressa um 
poder hoje, expressa também o que não pode ser.

Nesse sentido fora Bolsonaro e todas as suas mazelas!

41



[Ailton Krenak] Fora e viva a alegria que é a prova dos nove! 
Maravilha estar com vocês.

E viva também nossa querida anfitriã que provocou a nossa 
vinda para cá.

Maravilha!

[Maria Angélica da Silva] Gente, que noite animada! Eu imagino 
se estivéssemos todos juntos... Estou vendo no chat as pessoas 
falando como seria bom aplaudir vocês, continuar com a 
conversa, ir com esse entusiasmo para casa ou para um 

barzinho a debater estas ideias. Super obrigado por essa noite 
tão incrível, tão inspiradora. Tão bom ver vocês, tantas ideias 
que vão ficar nas nossas mentes, nos nossos corações, planos e 
expectativas de tentar mudar esse quadro que vivemos 
atualmente.

Povos da floresta, povos da cidade: vamos nós!

Muito obrigada aos debatedores por terem levado essa 
discussão com tanto brilho! Muito obrigada Ailton Krenak pela 
generosidade, por todo esse tempo que você compartilhou 
conosco!

Muito obrigada de coração.

E obrigada ao público que ficou persistente, até o fim!

Agradeço a todos vocês! Vamos  embora a tecer teias de aranha 
paisagem afora!

42





NOSSA VIDA

COMO GAIA

Rita Mendonça

Quando recebi o convite para dar uma palestra no 
Nós - I Congresso Internacional Estudos da Paisagem, 
em agosto de 2021, me lembrei do quanto sinto falta 
dos encontros presenciais, em que o meu 
planejamento sobre o que vou dizer, as minhas 
percepções sensíveis no momento da fala, as trocas de 
olhares e de contato com o espaço se integram 
produzindo algo sempre novo e inesperado. Assim 
gosto de estar em relação com as pessoas que me 
ouvem. Estando confinados e trabalhando quase que 
exclusivamente online, iniciei a palestra com um 
exercício de visualização, para que pudéssemos, de 
alguma forma nos aproximar, eu, os organizadores, os 
ouvintes, e que nos colocássemos num mesmo campo, 
em uma mesma sintonia. 

Propus um exercício que, se de um lado parece nos 
colocar “ao lado”, fora do contexto do seminário, de 
outro, nos leva a refletir que talvez seja exatamente o 
contrário, que é quando nos esquecemos da 
irmandade dentro da qual estamos imersos, quando 
nos esquecemos da história do Cosmos, do nosso 
Planeta e da nossa própria enquanto cultura, é que 
estamos vivendo "em separado”. Na verdade, estamos 
sempre conectados, mas a falta de consciência disso 
produz efeitos bem contraditórios em relação ao 
sentido de nossas ações, da fabricação de nossos 
mundos.

Para fazer o exercício, convidei os participantes a 
fecharem os olhos e a imaginarem as cenas conforme 
as propunha. A fazer uma viagem juntos, cada um em 
seu lugar, mas ao mesmo tempo, juntos:

44



Antes do aparecimento do gênero Homo, os 
chimpanzés, há cerca de 2 e meio milhões de anos. 
Indo muito mais para trás no tempo, o último ancestral 
comum entre humanos e chimpanzés viveu há 6 
milhões de anos. Antes deles, uma diversidade enorme 
de seres se  desenvolveu na superfície terrestre.

Assim, voltando sempre para trás no tempo, vamos 
chegar à primeira célula viva, aos primeiros 
organismos, há 3.8 bilhões de anos, e percebemos que 
somos todos parentes. Toda essa vida foi sendo 
transmitida por meio de formas variadas a cada vez, a 
cada geração, até chegar nessa forma que nós 
tomamos hoje.

Por alguns instantes preste atenção no seu próprio 
corpo, nos apoios, em como está sua respiração.

Imagine que você está sentado em uma cadeira e que 
os seus pais estão sentados atrás de você com as 
mãos em seus ombros. Em seguida você imagina seus 
avós, sentados atrás de seus pais, e da mesma forma, 
com uma mão no ombro de seu filho e filha. Em 
seguida, o mesmo com seus bisavós. Procure observar 
com que nitidez você os imagina. E continue com seus 
tataravós, e vai seguindo na direção dos seus 
ancestrais.

Em algumas gerações você já tem uma multidão atrás 
de você. Então estamos visualizando a sua história 
pessoal e a nossa história coletiva. A história de todos 
nós.

E indo para trás na história de cada um, nós vamos 
chegar nos primeiros Homo sapiens, que surgiram na 
África. Assim, podemos nos dar conta de que estamos 
todos conectados por relações de sangue com toda a 
humanidade, desde o primeiro Homo sapiens até hoje. 
Somos todos parentes.

Podemos todos respirar juntos e imaginar.

A cada geração você duplica os números de ancestrais.

NOSSA VIDA

COMO GAIA

Rita Mendonça

Quando recebi o convite para dar uma palestra no 
Nós - I Congresso Internacional Estudos da Paisagem, 
em agosto de 2021, me lembrei do quanto sinto falta 
dos encontros presenciais, em que o meu 
planejamento sobre o que vou dizer, as minhas 
percepções sensíveis no momento da fala, as trocas de 
olhares e de contato com o espaço se integram 
produzindo algo sempre novo e inesperado. Assim 
gosto de estar em relação com as pessoas que me 
ouvem. Estando confinados e trabalhando quase que 
exclusivamente online, iniciei a palestra com um 
exercício de visualização, para que pudéssemos, de 
alguma forma nos aproximar, eu, os organizadores, os 
ouvintes, e que nos colocássemos num mesmo campo, 
em uma mesma sintonia. 

Propus um exercício que, se de um lado parece nos 
colocar “ao lado”, fora do contexto do seminário, de 
outro, nos leva a refletir que talvez seja exatamente o 
contrário, que é quando nos esquecemos da 
irmandade dentro da qual estamos imersos, quando 
nos esquecemos da história do Cosmos, do nosso 
Planeta e da nossa própria enquanto cultura, é que 
estamos vivendo "em separado”. Na verdade, estamos 
sempre conectados, mas a falta de consciência disso 
produz efeitos bem contraditórios em relação ao 
sentido de nossas ações, da fabricação de nossos 
mundos.

Para fazer o exercício, convidei os participantes a 
fecharem os olhos e a imaginarem as cenas conforme 
as propunha. A fazer uma viagem juntos, cada um em 
seu lugar, mas ao mesmo tempo, juntos:

45



Para que tudo isso acontecesse precisamos da água, 
primeiramente a dos oceanos e depois de toda a água 
circulando incessantemente e permitindo que nos 
formássemos. Ao mesmo tempo, foi a existência dos 
seres vivos com os seus metabolismos que garantiram 
a retenção da água na Terra. A água poderia ter 
evaporado se não tivesse surgido a vida.

Somos poeira de estrelas, como se diz poeticamente. 
Então você imagina que você está na ponta de uma 
pirâmide cuja base é a totalidade de tudo o que existe 
e existiu. Imagine todas as linhagens de seres que 
existem e que existiram formando esse todo.

Os povos originários, acredito que todos eles, em 
todos os lugares do mundo, tenham essa vinculação 
com toda a história da vida na terra e por meio de 
diversas práticas cotidianas, criam mecanismos para 
se lembrarem desse nosso chão comum. Para se 
lembrarem dessa ponte que vem de longe e que chega 
até nós e que nos atravessa. Essa reverência ao fluxo 
nos conecta ao território. É no território onde essa 
identidade é gerada e onde a vida pode ser observada 
em toda sua singularidade.

E aí então, a gente andando para trás no tempo e na 
imaginação, chegamos no início da formação do 
planeta Terra, há 4.6 bilhões de anos. Mas o Universo 
não começou com a Terra, então vamos incluir todas 
as estrelas, os sistemas solares, todo o Universo, 
porque somos feitos das mesmas substâncias que os 
corpos celestes, o hidrogênio, o oxigênio, o carbono, o 
nitrogênio, o fósforo e o enxofre, são dos mais 
abundantes no sistema solar.

Uma força viva, um fluxo de energia que vem do 
Universo em sua direção, animando você, te dando 
vida, te conectando com tudo quanto existe. Foram 
13.8 bilhões de anos de investimento do universo em 
você.

Essas culturas emergem junto com os ecossistemas, 
com as características daquele ecossistema, elas não 
pretendem ser maiores do que o mundo em que vivem.

46



Mas, desde o início do chamado processo civilizatório, 
digamos, há mais ou menos 6 mil anos atrás, o 
conceito de natureza e a relação com o território foi se 
transformando. A ideia de natureza como uma 
generalização foi crescendo, permitindo que essa 
desterritorialização fosse possível. Hoje empregamos 
a palavra Natureza sem precisarmos estar conectados 
a ela, nos referindo a uma entidade abstrata.

Se a espécie Homo sapiens emergiu há cerca de 200 
mil anos, e se o processo de formação de sociedades 
complexas, cidades, etc não tem mais de 10 mil anos, 
então podemos afirmar que em 99% da nossa história 
praticamos um modo de vida conectado ao dos 
demais seres que compunham cada território, numa 
experiência de integração e participação.

A filósofa Nancy Mangabeira Unger, em seu livro "Da 
foz à nascente - o recado do rio” afirma: “A expulsão do 
sagrado do Cosmos traz como consequência a 
progressiva divisão entre ciência e sagrado, entre 
conhecimento e sabedoria”.

Quando olhamos para os impactos ambientais, essas 
questões todas dentro das quais nós vivemos, 
consciente ou inconscientemente, nós estamos 
implicados nelas. Vivemos em uma sociedade que se 
relaciona com a natureza de uma forma muito 
diferente do que com que se relaciona com o sagrado.

Então, começa a haver essa separação entre o que é 
selvagem e civilizado, com todas as contradições que 
hoje podemos perceber nessa aparente oposição.

Ao longo da história nós fomos desnaturalizando a 
ideia de natureza e fomos criando uma dicotomia 
entre os artefatos humanos e a natureza, como se isso 
fosse possível.

Tornamos o sagrado como algo fora da experiência, 
fora das coisas vivas, fora da Natureza. E entende-se 
que o que está dessacralizado pode ser feito dele o 
que bem se entender. Fica como que autorizado.

47



A sociedade em que vivemos olha para as coisas vivas 
como se elas fossem máquinas. Entre nós prevalece o 
pensamento mecanicista, que passou a ser valorizado 
há cerca de 200 anos, e passou a ser a forma principal 
de se fazer ciência e de construir a sociedade.

O pensamento mecanicista nos trouxe muitos 
avanços, porém ele talvez não seja tão adequado para 
pensar as coisas vivas, nem tampouco adequado para 
as relações entre as pessoas. Ele requer dominação e 
controle, e as coisas vivas passam ao largo disso.

Tudo em nosso Planeta está em um processo de 
permanente metamorfose, de forma que um elemento 
ou fenômeno se transforma em outros em um processo 
dinâmico e incessante.

Os corpos dos animais, as florestas e os ambientes são 
vistos como se fossem compostos por partes que, 
engrenadas umas às outras funcionariam como 
máquinas. O próprio corpo humano é visto assim, e 
quando vamos ao médico precisamos fazer 
verdadeiras peregrinações entre especialistas, para 
termos uma ideia imprecisa sobre os nossos próprios 
corpos.

Por exemplo, se se observar bem, em toda cidade, 
mesmo a mais bem cuidada, está cheia de vida 
espontânea se expressando a todo instante, seja nas 
frestas do cimento da calçada, nos casulos de insetos 
nos muros, nos ninhos de passarinhos nos postes, etc. 
Em todo canto tem vida. Nosso planeta é vivo, 
podemos colocar mais e mais cimento, e a vida 
continua pulsando.

Eu tenho aprendido muito a partir de diversas fontes, 
e uma das que mais me influencia, tanto na reflexão 
quanto na prática é a ciência goetheana (baseada na 
obra científica do célebre poeta alemão Goethe). Nessa 
abordagem, é proposta uma observação tão profunda 
de cada fenômeno a tal ponto que não se pode mais 
separar o observador do que é observado, uma vez 
que você, como observador, participa da vida do 
fenômeno e ele da sua. E propõe que quanto mais você 
se dedica a essa observação livre e profunda, mais 
preparado fica para observar mais profundamente, 

48



criando assim, novos órgãos de percepção em si. Você 
se transforma junto com o fenômeno que você está 
investigando.

Isso tem forte aplicação na educação. O que é 
aprender e como aprendemos?

Ao lado disso, e principalmente, a conexão com o 
mundo vivo é importante para nossa evolução 
enquanto espécie, junto com a evolução da vida na 
terra. Uma forma de evoluir pela consciência que 
temos desse mundo. E a consciência se amplia com 
experiência, com o corpo como base para a mente, e 
não com informações sobre as coisas de forma 
desconectada, separada, abstrata.

Quando nos vemos em separado nós dessacralizamos, 
desvitalizamos a nossa própria participação no 
mundo vivo. Essa conexão e integração com o mundo 
vivo influencia nossas escolhas, faz com que a gente 
faça escolhas diferentes, nos ajuda a sair do 
automatismo a que estamos treinados. É 
importantíssimo a gente se engajar em como tomar 
consciência de quem nós somos.

A observação profunda promove uma autonomia na 
produção do conhecimento, ao invés da atitude 
passiva que o ensino tradicional oferece para os 
estudantes. Nessa abordagem, entende-se que o 
aprender se dá pela experiência, diretamente com os 
fenômenos. Dessa forma, todos somos sempre 
aprendizes. O que é bem diferente das formas usuais 
de ensino, em que nos habituamos a disciplinar o 
conhecimento, a hierarquizar os saberes, a 
estabelecer formas de controle e dominação 
disciplinando também os gestos, os comportamentos.

Ativismo ambiental, ativismo delicado

Em relação às questões ambientais, é fundamental 
nos engajarmos em atitudes respeitosas com o mundo 
ao redor e críticas em relação à industrialização, ao 
colonialismo, aos mais variados preconceitos que 
vigoram em nossa cultura.

49



A visão de mundo dos últimos 200 anos 
transformou-se de forma radical, as máquinas 
passaram a ser mais importantes que as pessoas, que 
as relações, uma vez que se passou a desconsiderar 
suas qualidades, suas singularidades, seus mitos e 
sonhos.

Ao estudar a atmosfera da Terra observou uma 
variação incrível, o tempo todo. Observou muita 
variação e ao mesmo tempo uma estabilidade, um 
equilíbrio, que é garantido pela diversidade de 
metabolismos dos habitantes desse nosso Planeta. É a 
atividade dos seres vivos que mantêm essa taxa de 
gases atmosféricos estável, que tem, portanto, um 
papel de regulação para que o ambiente permaneça 
favorável para todos.

Na década de 1960 a bióloga marinha Rachel Carson 
publicou um livro chamado Primavera Silenciosa, em 
que despertou o mundo com suas pesquisas 
atestando que a atividade industrial estava 
provocando distúrbios gravíssimos aos ecossistemas, 
provocando contaminação e doenças. Desde então, 
muitos outros estudos e movimentos ambientalistas 

Nos anos 60, um cientista britânico chamado James 
Lovelock trabalhava em pesquisa para a NASA, em um 
programa que buscava vida em Marte. Ele observou 
que a atmosfera deste planeta era estável, sem 
oscilações importantes das concentrações das 
substâncias atmosféricas.

Essa é uma descoberta incrível, que a atmosfera 
terrestre é produzida e regulada pelos seres vivos! Nós, 
assim como todos os demais seres vivos deste Planeta, 
precisamos de exatamente 21% de oxigênio para 
sobreviver, por exemplo. Cada espécie é importante, 
assim como as populações de cada uma delas. Entre 
tantas outras questões que isso implica, a extinção de 
espécies e a diminuição violenta das áreas biodiversas 
estão comprometendo os mecanismos reguladores 
dessa atmosfera. Essa descoberta foi confirmada por 
inúmeros estudos científicos e tem o nome de Teoria de 
Gaia, um fato científico e também uma homenagem à 
deusa Gaia, a Terra na mitologia grega, a que deu 
nascimento a todas as coisas.

50



Um filósofo norueguês, bastante conhecido em seu 
país, Arne Naess, trouxe uma provocação para tudo 
isso: ainda que fossem fundamentais as atitudes 
ambientalistas, que por si já requerem enormes 
esforços, isso ainda é insuficiente, pois não alcança a 
origem dos problemas. Ele propõe a Ecologia 
Profunda, um movimento que questiona esse 
posicionamento do humano como um lugar de 
privilégio. Considera que a vida é maior do que o 
humano, apesar de nossa capacidade de transformar 
violentamente as paisagens em relação às formas que 
teriam espontaneamente. Sua visão é biocêntrica, em 
que o humano é entendido como parte da Terra, não 
superior nem com privilégios.

Experiências profundas com o mundo mais que 
humano e que precisam levar a um questionamento 
profundo. E um compromisso profundo.

Começar a fazer escolhas diferentes, que possam nos 
direcionar para caminhos diferentes.

A Ecologia Profunda reconhece que nossos corpos se 
formaram com uma reciprocidade delicada com as 
múltiplas texturas, sons e formas de uma terra 
animada. Nas palavras de David Abram, em seu livro 
“The spell of the sensuous”: “nossos olhos evoluíram em 
interações sutis com outros olhos, assim como nossos 
ouvidos estão sintonizados, por sua própria estrutura, 
ao uivo dos lobos, ao grasno dos gansos. Isolar-nos 
dessas vozes, continuar a condenar, através do nosso 
estilo de vida, dessas outras sensibilidades ao 
esquecimento da extinção, significa roubar nossos 
sentidos de sua integridade e roubar a coerência de 
nossas mentes. Apenas somos humanos quando 
estamos em contato e em convívio com o que não é 
humano" (ABRAM, 2017, p. 22, tradução livre da autora)

começaram a surgir em todo o mundo, em busca de 
parar, diminuir, relativizar, responsabilizar os impactos 
ambientais que este sistema econômico provoca.

51



Quando olhamos para uma paisagem, que "óculos" 
estamos usando para olhar? As experiências diretas 
podem nos ajudar a tirar os véus que encobrem nosso 
olhar, formatado por nossos padrões emocionais, 
familiares e culturais.  

Como podemos incluir a integralidade desse mundo, 
desse Planeta em nossa vida cotidiana?  

Será que nossa consciência pode alcançar seja a 
dinâmica viva da Terra, seja a de todo Universo?  

Vejo as Ecovilas, as comunidades intencionais, como 
experimentos voltados para criar novas formas de 
viver, e conviver.

Na área de produção de alimentos, as agroflorestas, 
em que a intervenção humana vai na direção de 
aumentar a produção de biomassa, dentro da própria 
lógica do ecossistema e não impondo uma outra 
lógica sobre ele.

Há inúmeras experiências práticas que vêm  ao 
encontro das reflexões colocadas acima.

Sensações, intuição, sentimentos são formas tão 
legítimas de aprendizagem quanto o pensamento. 
Caso contrário, a visão mecanicista, tão familiar para 
nós, vai acabar prevalecendo.

No campo da educação, considero as Escolas da 
Floresta experimentos fundamentais que nos 
fornecem referências sobre o potencial da natureza 
como educadora, pois são escolas que reconhecem 
que a natureza tem muito mais a ensinar do que os 
livros, são escolas que não têm prédio, não têm 
edificações, e as crianças passam todo o seu período 
escolar do lado de fora, em bosques e florestas.

Estudos profundos sobre a água e de como ela é viva 
e tem as suas preferências em ternos de movimentos, 
levaram à criação de sistemas de tratamento 
altamente eficientes, apenas realizando os 
movimentos naturais da água. São chamados de Flow 
Forms.

Experimentos de novas formas de estar no mundo

52



São experimentos práticos, gerados a partir de muita 
pesquisa, ousadia e muito conhecimento. Mas nossos 
povos originários têm tal conhecimento já integrado a 
suas concepções de mundo, e precisamos ouvi-los não 
só porque temos muito a aprender com eles como 
também para honrá-los, reconhecendo sua potência, 
diante da resistência a processos extremamente 
violentos a que foram submetidos desde a chegada 
dos colonizadores em nosso território. 

Mais do que nunca nós precisamos ouvi-los. Ailton 
Krenak é um grande sábio, que nos transmite 
generosamente seu pensamento por meio de suas 
falas e livros, nos provocando com afirmativas como: O 
futuro é ancestral. A vida não é útil. Precisamos ter 
coragem de ser radicalmente vivos. 

E lembrarmos sempre de nos perguntar:

Que tipo de ancestral nós queremos ser?

Eu entendo que, como a Terra funciona nesse processo de 
interconexão constante, a permanência desse vírus significa 
que ele encontrou condições para se reproduzir. Nós 
transformamos o ambiente de tal forma que favorecemos a sua 
reprodução tanto no ponto de vista ambiental, pela diminuição 
dos habitats dos animais que naturalmente funcionavam como 
seus hospedeiros, os morcegos, quanto no ponto de vista das 
nossas facilidades de comunicação, que aceleraram a 
transmissão da doença. Nós criamos as condições favoráveis 
para sua dispersão.

Existe um choque entre a mecanização que vínhamos 
construindo e a noção de finitude e limitação. Outras 
pandemias são possíveis se a gente não parar de agredir os 
ambientes silvestres.

PERGUNTAS

Como você relaciona a Teoria de Gaia à pandemia da covid-19, uma 
vez que surge um choque entre a mecanização (sistematização) da 
vida que vínhamos construindo e a noção de finitude e limitação?

53



E, nestas circunstâncias, para sobrevivermos, devemos escutar 
a ciência mecanicista à risca, com vacinas, com as quarentenas 
e o que mais vierem a nos recomendar. 

Mas para um efeito mais duradouro precisamos conservar os 
habitats originais dos morcegos, que são portadores de 
numerosos vírus, potencialmente transmissores de doenças 
para os humanos. Precisamos manter os ambientes silvestres 
protegidos, mas é exatamente o contrário que estamos fazendo 
em toda parte, mas com muita velocidade, no Brasil. 

Nossa conexão com a terra (a vida como Gaia) sofre pelo processo 
histórico da construção de um mundo mecanizado. Entretanto a 
vida resiste e se ergue nas frestas do concreto. Quais são os 
caminhos que você acredita serem capazes de nos apontar 
soluções positivas entre o diálogo e a vida econômica versus a 
vida natural? O que você sugeriria, a partir de seus estudos sobre 
educação?

Olha, no campo da educação eu sugiro sair da sala de aula 
completamente. Eu tenho trabalhado bastante ajudando 
professores e gestores de escolas a criar uma cultura de 
aprendizagem ao ar livre. Acho que temos que parar 
imediatamente de dizer para as crianças que o mundo é 
perigoso, que o mundo é cimentado, que o mundo é eletrônico.

Isso está deixando as crianças doentes, desvitalizadas e pouco 
preparadas para enxergar o mundo lindo e maravilhoso em que 
vivemos. Ajudar os professores a dar aula fora da sala e ficar 
mais vulneráveis às variações do tempo, às variações de tudo 
ao redor. 

Que aprendizados o mundo está trazendo e como como 
podemos, nesse processo de transição, conectar os conteúdos 
às experiências diretas, e priorizar o que é verdadeiramente 
importante para a formação da criança.

A economia precisa mudar, existem novas experiências nesse 
campo e isso é muito importante: deixar de achar que há um 
tipo de economia único, voltado para o capital e a 
concentração. Modificar a noção de riqueza.

Sair das prisões a que estamos submetidos, experimentar 
outras formas de obter o que se precisa, existem diversos 

54



caminhos de troca e de permuta ou mesmo de moedas 
alternativas que ajudam as pessoas a ficarem mais conectadas 
com seu próprio território e comunidade. Essas novas 
economias estão conectadas com uma vida mais natural.

Precisamos lembrar que, ao trabalhar em uma grande 
instituição, sua participação precisa fazer sentido para você, 
precisa valer a pena, não em termos de rendimentos, mas em 
termos de sentido, pois você está vendendo seu tempo 
existencial, seu tempo de vida. Precisa valer a pena não só para 
você e toda a sua coletividade, mas também para o Planeta.

Com essa apresentação, fico pensando na ideia que aparece nas 
cosmovisões indígenas sobre os elementos da natureza como 
sujeitos (personificados), e não só como recursos (a serem 
utilizados). Acho que esse entendimento pode mudar nosso 
pensamento projetual de fato... Queria saber mais sobre o olhar da 
Rita nesse sentido.

Sim, o animismo vê sacralidade e vê cada ser vivo como sujeito 
que pode conversar com você, que você pode conversar com 
eles, com quem se pode interagir de igual para igual. Então, 
cabe conversar com eles, ficar atento aos seus sinais. Realmente 
os povos originários sabem muito bem escutar a montanha, 
sabem ouvir os seus sinais. 

Nós sabemos também, é só entrarmos nesse processo de querer 
saber, de observar, de prestar atenção. Gregory, Bateson, 
importante antropólogo, cientista social, linguista e semiólogo 
inglês comentou que ao menos que  aprendamos a pensar com 
a natureza, os desastres serão inevitáveis.

Ouvi uma história real, que me foi confirmada pessoalmente 
pelo arquiteto Paulo Mendes da Rocha, que, enquanto estavam 
realizando a reforma da Pinacoteca do Estado, em São Paulo, 
verificaram a presença de uma paineira bem na frente, entre as 
escadarias, que parecia sem vida e não florescia havia cerca de 
10 anos. Então decidiram cortá-la, e enquanto a empresa 
contratada para fazê-lo programava sua retirada, ela 
amanheceu florida. E então decidiram deixá-la onde está, local 
em que permanece até hoje.

55



Acho essa história muito inspiradora. Nós precisamos entender, 
os seres vivos estão nos dizendo coisas o tempo todo, e 
precisamos poder moldar, poder ouvir mesmo, incluir isso como 
importante atitude em nossos planejamentos, em nossos 
cuidados, em nossas ações. 

Vocês que são arquitetos, precisam ouvir os sinais!

REFERÊNCIAS

ABRAM, D. The spell of the sensuous:  perception and language in a more 
than human world.  New York: Vintage Books, 2017.

BATESON, G. Mente e Natureza. Rio de Janeiro: Francisco Alves Editora, 
1986.

KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Cia das Letras, 
2020.

56





MEMÓRIAS

GUARDADAS

NA TERRA

Jorge Luiz Lopes da Silva

Quando falamos ou escrevemos sobre memórias, a 
primeira concepção que se tem, refere-se às que 
guardamos no nosso cérebro, porém, nosso planeta 
também tem suas memórias. Essas podem ser 
buscadas e interpretadas com um conhecimento 
específico, pois, trata-se do que foram nossos 
antepassados e o que realizaram, dos seres que 
viveram em épocas pretéritas e finalmente, daquilo 
que está guardado na estrutura geológica do planeta. 
Estamos falando dos Patrimônios Arqueológico, 
Paleontológico e Geológico. 

Em junho de 2021 discorremos no “I Congresso 
Internacional Estudos da Paisagem”, organizado pelo 
Grupo de Pesquisa Estudos da Paisagem da 
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da 
Universidade Federal de Alagoas, sobre as memórias 
guardadas na terra, em especial para essas memórias 
no estado de Alagoas. 

Memórias do passado fóssil

Os estudos sobre os patrimônios da memória do 
planeta em Alagoas, revelam importantes descobertas 
tanto na arqueologia quanto na paleontologia, desde 
o litoral até o interior na região semiárida do estado, 
indo de idades antigas até as mais recentes do ponto 
de vista geológico e histórico.

Figura 01: Mapa de Alagoas 

com destaque para as áreas 

de pesquisa de fósseis pelo 

Laboratórios Integrados de 

Paleontologia e Espeleologia 

do MHN/UFAL.

01

04

05

02

0301. Depósito de Tanques

02. Bacia do Jatobá

03. Bacia do Tucano Norte

04. Bacia SE/AL

05. Formação Maceió (K Aptiano)

58



No que se refere ao patrimônio paleontológico, as 
principais ocorrências dos fósseis estão localizadas 
nos depósitos de “Tanques” que são depressões nas 
rochas produzidas  pela ação de águas de rios sobre 
essas rochas, posteriormente preenchidas por 
sedimentos e restos de animais do Período Pleistoceno. 
Outro tipo de ocorrência se concentra nas rochas 
sedimentares das Bacias Sergipe/Alagoas e Tucano 
Norte.

Começando pela Bacia Sergipe/Alagoas, no lado 
alagoano, encontramos fósseis que representam o 
Período Cretáceo da Era Mesozoica. As idades estão 
em torno de 110 milhões de anos antes do presente, 
com a ocorrência de fósseis de peixes, vegetais e 
coprólitos (fezes fossilizadas) de peixes, principalmente 
de tubarões.

Outros fósseis que se destacam são das pistas de 
deslocamentos e habitação, deixadas por organismos 
marinhos quando a região semiárida alagoana esteve 
submersa durante a Era Paleozoica, mais 
precisamente no fim do Período Siluriano e início do 
Devoniano, com cerca de 400 milhões de anos. Os 
fósseis desses períodos, nos contam a história de 
quando essa parte do semiárido alagoano esteve no 
fundo de um mar raso, lembrando a frase de Antônio 
Conselheiro que dizia que um dia “o sertão vai virar 
mar e o mar virar sertão.” Nesse caso o nosso sertão já 
foi fundo de mar. Isso é parte dessas memórias 
guardadas nas rochas.

Figura 02: Icnofóssil denominado de 

Planolites (ramificações em destaque na 

imagem), encontrado no sertão 

alagoano, pertencente ao acervo do 

Setor de Paleontologia do Museu de 

História Natural da UFAL.

Fonte: acervo pessoal.

MEMÓRIAS

GUARDADAS

NA TERRA

Jorge Luiz Lopes da Silva

Quando falamos ou escrevemos sobre memórias, a 
primeira concepção que se tem, refere-se às que 
guardamos no nosso cérebro, porém, nosso planeta 
também tem suas memórias. Essas podem ser 
buscadas e interpretadas com um conhecimento 
específico, pois, trata-se do que foram nossos 
antepassados e o que realizaram, dos seres que 
viveram em épocas pretéritas e finalmente, daquilo 
que está guardado na estrutura geológica do planeta. 
Estamos falando dos Patrimônios Arqueológico, 
Paleontológico e Geológico. 

Em junho de 2021 discorremos no “I Congresso 
Internacional Estudos da Paisagem”, organizado pelo 
Grupo de Pesquisa Estudos da Paisagem da 
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da 
Universidade Federal de Alagoas, sobre as memórias 
guardadas na terra, em especial para essas memórias 
no estado de Alagoas. 

Memórias do passado fóssil

Os estudos sobre os patrimônios da memória do 
planeta em Alagoas, revelam importantes descobertas 
tanto na arqueologia quanto na paleontologia, desde 
o litoral até o interior na região semiárida do estado, 
indo de idades antigas até as mais recentes do ponto 
de vista geológico e histórico.

Figura 01: Mapa de Alagoas 

com destaque para as áreas 

de pesquisa de fósseis pelo 

Laboratórios Integrados de 

Paleontologia e Espeleologia 

do MHN/UFAL.

01

04

05

02

0301. Depósito de Tanques

02. Bacia do Jatobá

03. Bacia do Tucano Norte

04. Bacia SE/AL

05. Formação Maceió (K Aptiano)

59



Remanescente de eras mais antigas, encontra-se em 
Alagoas troncos de uma floresta de parentes das 
araucárias, com uma grande concentração de troncos 
silicificados, popularmente conhecidos como 
petrificados. Alguns possuem mais de quatro metros 
de comprimento, bem preservados e com sua 
morfologia íntegra. Essa floresta data do Período 
Jurássico Superior, Era Mesozoica, quando os 
dinossauros dominavam as terras emersas do planeta. 

Esses animais aparecem em praticamente todos os 
sítios paleontológicos estudados pelos Laboratórios 
Integrados de Paleontologia e Espeleologia (LIPE) do 
MHN/UFAL, do tipo Tanques, Paleocanais e 
paleolagoas. São animais de um porte magnífico e 
devem ter causado grande impressão aos indivíduos 
das nossas populações originais. 

Um destaque especial  se deve 
aos fósseis encontrados em 
Tanques, Paleolagoas e 
Paleocanais Fluvial, a partir da 
região agreste do estado e em 
grande parte dos municípios do 
sertão alagoano. São ossos 
fossilizados de mamíferos que 
viveram durante o último 
período glacial.

Os fósseis do
Pleitoceno de
Alagoas

Figura 03: Tronco silicificado de araucariácea 

do Período Jurássico.

Fonte: acervo pessoal.

Figura 04: Locais em que os fósseis de mamíferos do Pleistoceno são encontrados em Alagoas: 

depósito do tipo Tanque (1); depósito do tipo Paleocanal Fluvial (2) e depósito do tipo Lagoa (3).

Fonte: acervo pessoal.

01 02 03

60



A busca por essa memória guardada na terra tem 
levado as equipes de pesquisa do LIPE-MHN/UFAL a 
fazerem descobertas importantes na região semiárida 
do estado. Um exemplo pode ser dado pelas 
escavações no município de Piranhas, onde se pode 
ver ossos de uma preguiça terrícola chamada de 
Eremotherium laurillardi, que pesava próximo das 
cinco toneladas, chegando a cinco metros de 
comprimento. Um grande herbívoro que viveu nas 
áreas de vegetação semelhante às do Cerrado 
brasileiro. Esse fóssil é muito importante, pois além do 
animal adulto, encontrou-se ossos de um filhote entre 
as costelas, o que possibilita ser uma fêmea e seu 
filhote.

Os demais animais dos sítios paleontológicos de 
mamíferos pleistocênicos do estado, possuem uma 
importante representatividade. São três espécies de 
preguiças terrícolas (Eremotherium laurillardi, Catonix 
cuvieri e Ocnotherium sp.), seis de tatus (Holmesina 
sp., Glyptotherium sp. Panocthus sp., Pampatherium 
sp. Doedicuros sp. e Tolypeutes tricinctus), felino 
dentes de sabre (Smilodon populator), cervídeo 
(Ozotocerus sp.), palaeolhama (Palaeolama major), 
toxodonte (Toxodon platensis), mastodonte 
(Notiomastodon platensis), cavalo (Hippidium 
principale) e um icônico xenorinotherium 
(Xenorhinotherium bahiensis).

Figura 05: Imagens da escavação 

no Sítio Paleontológico Picos II no 

município de Piranhas, um dos 

principais fósseis de preguiça 

encontrado no Brasil.

Fonte: acervo pessoal.

61



Figura 06: Reconstituição dos mamíferos 

encontrados em sítios paleontológicos de Alagoas.

Fonte: acervo pessoal.

XENARTHRA

PILOSA

CINGULATA

PAMPATHERIIDAE DASYPODIDAE

GLYPTODONTIDAE

Eremotherium

laurillardi

Doedicuros

sp.

Panocthus 

sp.

Pampatherium

sp.

Holmesina

sp.

Tolypeutes

tricinctus

Glyptotherium

sp.

?

Catonyx

cuvieri

Ocnotherium

sp.

62



Figura 07: Reconstituição dos mamíferos 

encontrados em sítios paleontológicos de Alagoas.

Fonte: acervo pessoal.

PERISSODACTYLA CARNIVORA

NOTOUNGULATA LITOPTERNA

EQUIDAE

CERVIDAE CAMALIDAE

FELIDAE

Hippidium

sp.

Smilodon

populator

ARTIODACTYLA PROBOSCIDEA

Ozotocerus

sp.

Palaeolama

major

Notiomastodon

platensis

Toxodon

platensis

Xenorhinotherium

bahiensis

63



Presença humana em solo alagoano

A presença do homem pré-histórico em território 
alagoano é marcada pelas dezenas de sítios 
arqueológicos com registros de pinturas, cerâmicas, 
materiais líticos e ósseos. Esta é mais uma memória 
guardada na terra e nas rochas.

Considerações finais

As memórias preservadas nas rochas e no solo 
alagoano, como nas demais regiões do Brasil e do 
planeta, ilustram bem o quanto esses patrimônios 
científicos e culturais devem ser preservados para 
estudos e posterior divulgação, tornando-se um 
atrativo público, importante para toda população. São 
conhecimentos que nos retratam o passado e nos 
permite entender ou projetar o futuro, já que tudo 
nesse planeta é cíclico e os eventos do passado 
tornam-se a repetir.

Sem conhecimento não temos como mostrar a 
importância desse patrimônio, nem lutarmos pela 
preservação dos mesmos para as futuras gerações. 
Conhecimento e entendimento são primordiais para 
mantermos as memórias da terra e nossas próprias 
memórias vivas e ativas. Conhecer para preservar. 

Figura 08: Sitio arqueológico Platô do Talhado 9 e algumas gravuras 

encontradas nos paredões de rochas na região semiárida alagoana.

Fonte: Livro patrimônio arqueológico e paleontológico de Alagoas.

64





ARQUITETURA DE CORPOS,

MOVIMENTOS DE VIDA,

MEMÓRIAS DA CARNE

Madalena Romanelli 

Eu escolhi esse tema justamente porque atuo na linha 
reichiana e Wilhelm Reich trouxe para a dimensão 
clínica, o corpo. Mas quando a gente fala em corpo, 
que corpo é esse? O que a gente entende por corpo?

Nosso corpo, ou melhor, nossa corporeidade, é 
construída pelo biológico, pelo psicológico e pelo 
social. E é nessa interação que a gente vai se 
relacionando com o mundo, construindo a nossa 
forma de estar presente no mesmo.

E para começar, quando a gente fala de corpo, há de 
se colocar que a vida acontece no corpo, ela não 
acontece fora dele.

Para  Reich, tudo que aconteceu com a pessoa, desde 
a época de concepção até hoje, está guardado no 
corpo, não tem outro lugar para guardar.

Então, quando a gente fala de corpo, a gente está se 
referindo à corporeidade e esta envolve como a gente 
se percebe, como a gente percebe o mundo, como a 
gente se movimenta no mundo. De forma que nossa 
estrutura física, traz toda a nossa história desde a fase 
da nossa concepção.

Então, Reich traz para a psicoterapia essa dimensão 
psicológica, da qual ele não separa a dimensão física. 
Para ele o corpo e a psique são manifestações de uma 
mesma energia.

Então, eu gostaria de pedir a vocês para sentirem um 
pouquinho o corpo de vocês, sentirem o que é que seu 
corpo silencia. Na verdade, essa é uma pergunta que 
depois eu vou pedir para vocês deixarem que ela fique 
reverberando dentro de vocês. Onde estão as zonas de 
silêncio? Qual é a história que seu corpo conta? 

66



E qual é sua paisagem interna? Quando você olha 
para dentro de você, o que é que você encontra? Você 
encontra uma manhã de sol? Você encontra uma tarde 
de outono? Você encontra o ar fresco das montanhas? 
Você encontra o caos? 

Como se sabe, em uma sessão de psicanálise 
tradicional, o psicanalista não olhava para o paciente, 
pelo contrário, a técnica psicanalítica ortodoxa é a 
técnica do divã, onde o paciente se deita e o analista 
se posiciona por trás dele.

Reich também trabalhou, ainda junto com Freud, nas 
clínicas populares. Nelas ele começa a observar os 
trabalhadores, a inserção social dos mesmos, os seus 
corpos. Simultaneamente à atividade no consultório, 
esse trabalho com os trabalhadores lhe trouxe todo 
um questionamento social. Ele entra  para o Partido 
Socialista Alemão e antes  já havia participado do 
Partido Comunista. 

Então, a psicologia é uma das disciplinas mais antigas 
e ao mesmo tempo uma das mais modernas.  Reich era 
discípulo de Freud, e foi analisado por ele. 

E Reich começou a perceber que as pessoas resistiam 
à terapia. Por mais que elas se queixassem, dissessem 
que queriam melhorar dos sintomas, muitas vezes o 
tratamento não lograva êxito.  Ele começou a 
investigar de que forma as pessoas resistiam a essa 
terapia. Então ele descobriu sinais através dos 
movimentos corporais, através do tom da voz, através 
das posturas físicas. Então, ele passou a olhar o 
paciente e a analisar, a enxergar, exatamente essa 
postura física como técnica terapêutica.

O que ele mais sonhava era exatamente fazer a 
prevenção da neurose para não ter que tratar depois. 
E essa prevenção, ele acreditava que deveria começar 
no útero. Então, ele passa a cuidar das gestantes, 
dando palestras sobre formas de não engravidar, 

Quando você tem a coragem de olhar para dentro de 
si, qual é a paisagem que você enxerga?

ARQUITETURA DE CORPOS,

MOVIMENTOS DE VIDA,

MEMÓRIAS DA CARNE

Madalena Romanelli 

Eu escolhi esse tema justamente porque atuo na linha 
reichiana e Wilhelm Reich trouxe para a dimensão 
clínica, o corpo. Mas quando a gente fala em corpo, 
que corpo é esse? O que a gente entende por corpo?

Nosso corpo, ou melhor, nossa corporeidade, é 
construída pelo biológico, pelo psicológico e pelo 
social. E é nessa interação que a gente vai se 
relacionando com o mundo, construindo a nossa 
forma de estar presente no mesmo.

E para começar, quando a gente fala de corpo, há de 
se colocar que a vida acontece no corpo, ela não 
acontece fora dele.

Para  Reich, tudo que aconteceu com a pessoa, desde 
a época de concepção até hoje, está guardado no 
corpo, não tem outro lugar para guardar.

Então, quando a gente fala de corpo, a gente está se 
referindo à corporeidade e esta envolve como a gente 
se percebe, como a gente percebe o mundo, como a 
gente se movimenta no mundo. De forma que nossa 
estrutura física, traz toda a nossa história desde a fase 
da nossa concepção.

Então, Reich traz para a psicoterapia essa dimensão 
psicológica, da qual ele não separa a dimensão física. 
Para ele o corpo e a psique são manifestações de uma 
mesma energia.

Então, eu gostaria de pedir a vocês para sentirem um 
pouquinho o corpo de vocês, sentirem o que é que seu 
corpo silencia. Na verdade, essa é uma pergunta que 
depois eu vou pedir para vocês deixarem que ela fique 
reverberando dentro de vocês. Onde estão as zonas de 
silêncio? Qual é a história que seu corpo conta? 

67



Essa forma de ir observando e de ir inserindo a 
pessoa, observando-a  funcionando no social, vai 
trazendo para ele essa concepção de como se cria a 
sociedade e, ao mesmo tempo, como o indivíduo é 
formado por esse social.

A grande sacada de Reich, a sua grande descoberta, é 
que ele fundamenta a neurose no corpo. Então ele traz 
o inconsciente tangível. Enquanto na psicanálise o 
inconsciente é um postulado, para  Reich o 
inconsciente se mostra,  fala através dos sintomas,  
através das tensões,  do movimento. E são movimentos 
que podem ou não acontecer.

A atitude muscular, nossa postura muscular, ela é 
exatamente igual à nossa atitude psíquica e à mesma 
rigidez muscular corresponde uma rigidez psíquica.

E aí, essa análise vai deixando de ser psicológica e ele 
vai acessando diretamente o sistema neurovegetativo. 
Uma das observações super importantes que ele fez é 
que nas situações de prazer o corpo expande, e aqui 
quando a gente fala expansão, é um movimento que 
vem desde as células, desde o núcleo das células, dos 
tecidos, dos órgãos e da musculatura. Ao contrário, 
nas situações de dor, de angústia e de desprazer a 
tendência vital, como mecanismo de defesa do corpo, 
é de se contrair. 

Então, tudo o que a gente sente, a gente sente no 
nosso corpo, não tem outro lugar para a emoção estar. 
E emoção quer dizer o quê? O movimento para fora. 
Portanto, emoção é movimento. 

Quando a gente toca nosso corpo, estamos tocando 
camadas arqueológicas da nossa história.  
Experiências infantis, os conflitos, as repressões, as 
alegrias, as frustrações, as dores. Todas essas 
sensações, elas estão fixadas no nosso sistema 
muscular.  

sobre a liberação das mulheres, sobre a 
independência sexual  e  neste caminho, foi criando a 
sua própria técnica onde ele não dissocia o indivíduo 
do social.

68



Então, isso ele chamou de couraça. As couraças são 
contrações musculares crônicas que interferem na 
economia energética do nosso organismo. Quando 
Reich fala em energia, ele está falando de energia 
biológica, energia que vem através da respiração, dos 
alimentos e do movimento. Agora essa couraça, como 
ela é composta de tensões, vai limitar nossa ação no 
mundo.

O funcionamento natural do nosso organismo é um 
funcionamento em fluxo. Agora, desde o útero, 
situações sentidas como ameaçadoras, desprazerosas 
ou angustiantes provocam esse movimento de 
bloqueio como um mecanismo de defesa. A pessoa, 
para não sentir, ou para diminuir a intensidade desse 
sentimento, dessa sensação, diminui a respiração e 
contrai a musculatura. E assim é que vai se formando 
a nossa casca, a nossa couraça muscular do caráter.

A couraça é o nosso mecanismo de defesa. Então, é o 
nosso modo de não sofrer de novo o que já sofremos 
antes. Só que, ao mesmo tempo que a gente se 
defende daquilo que pode nos machucar, a gente se 
fecha para tudo que é bom, para tudo que alegra, que 
possa nos dar prazer. 

Agora, Reich percebeu que essa couraça está disposta 
em segmentos. Ela forma uma anel em torno do nosso 
corpo, na musculatura do nosso corpo. E esses 
segmentos, que são sete, eles compreendem todos os 

Ela atua na nossa capacidade perceptiva, no nosso 
contato com a realidade, ela limita nossa capacidade 
sensorial, nossos movimentos e principalmente os 
recursos naturais do corpo.

Reich a chama  couraça do caráter porque são as 
tensões crônicas que vão dando a forma que nosso 
corpo tem. E caráter, não é caráter bom ou  ruim, mas 
sim a forma que é possível a gente funcionar no 
mundo com essas contrações.

É dessa forma a gente vai se encouraçando, é dessa 
forma que a gente vai se fechando para o mundo, e é 
dessa forma que a gente vai limitando as nossas 
trocas e a nossa autopercepção, principalmente.

69



Brevemente falando, o primeiro anel traz um prejuízo 
na leitura e na interpretação que a gente faz do 
mundo. Ele está ligado à nossa percepção. O segundo 
anel influencia nos aspectos depressivos de 
dependência ou de autonomia. O terceiro atua em 
aspectos narcisistas e principalmente de autocontrole. 
O quarto, traz uma ambivalência dos sentimentos. No 
quinto anel é onde se localiza toda a nossa ansiedade, 
que é o diafragma. No sexto, os aspectos compulsivos 
e anais. E o sétimo anel está ligado à possibilidade do 
prazer.

Quando o bebezinho nasce, enfrenta até os primeiros 
anos de vida um ambiente hostil, agressivo. Ele vai 
contrair essa musculatura como uma forma de sentir 
menos as emoções do ambiente, ou pelo menos de 

Se você agora imaginar que está com vontade de 
chorar, como você faz para reprimir o choro? Se você 
quiser nesse momento, você pode experimentar o 
movimento da sua garganta, da sua boca. Então, não 
é só o seu lábio inferior que vai ficar tenso para 
segurar o choro, vai ser toda a musculatura da boca, 
do queixo e da garganta que estão envolvidas como se 
fosse uma unidade funcional, segurando o choro ou 
segurando o grito ou segurando qualquer expressão 
que vai passar pela garganta. São assim que 
trabalham os sete anéis de tensão que o Reich 
identifica.  

O primeiro anel está relacionado com a etapa da 
concepção até os primeiros dias de vida. Ele abarca os 
olhos, os ouvidos, o nariz, a nossa pele e o cérebro. 
Toda essa região constitui o anel ocular, é por onde se 
dá o nosso primeiro contato com o mundo, o primeiro 
contato com a realidade. Ele traz a sensação de 
pertencimento, de contato seguro. 

órgãos e grupos de músculos que tenham um contato 
funcional entre si. São músculos que se mobilizam 
para expressar certa emoção, e um segmento começa 
quando deixa de afetar o outro nessas ações 
emocionais.  Então, são verdadeiros anéis com 
estrutura horizontal que fazem toda essa volta no 
corpo, nunca no sentido vertical.

70



Eu vou pedir para vocês experimentarem isso no 
próprio corpo, descobrir vários movimentos que vocês 
podem fazer: com a testa, com os olhos, olhando para 
cima, olhando para baixo, para os lados, sem mexer o 
pescoço. Abrir um pouco as asas do nariz, sentir se 
você está com a musculatura mais tensa, se o seu 
movimento é mais rígido ou se flui.

O segundo segmento é o oral. Constitui-se da região 
da boca, dos dentes e onde entra também as 
glândulas salivares. A boca é o eixo da nossa vida 
emocional, da relação com o outro. É por isso que está 
ligada à vida emocional. Quem é o outro? É aquele que 
não é você. 

Então uma amamentação mal feita, um desmame mal 
feito, uma falta de cuidado nessa fase, traz como 
consequência a sensação de frustração, de rejeição, 
de medo do abandono. Então, uma criança que passa 
por situações muito severas nessa fase, ela não tem 
condições mais tarde de desenvolver a própria 
autonomia. Então, o bloqueio, nesse segmento, está 
ligado a todo tipo de dependência: a dependência às 

Vou pedir também para vocês respirarem e observarem 
se existe aí nessa região alguma tensão. Essa região 
bloqueada é responsável por toda doença de visão, 
desde um leve astigmatismo até uma miopia mais 
severa, também é responsável pelos problemas de 
audição e por todas as distorções que a gente faz da 
realidade, da forma mais leve, por exemplo de uma 
neurose até uma psicose mesmo, até uma 
esquizofrenia em que entram inclusive os delírios.

Através da boca a gente se carrega de energia, tanto 
pela alimentação como pela comunicação, pela 
palavra. A alimentação para o recém nascido não é 
apenas a necessidade de comer, é o significado de ser 
aceito, de ser amado, de ser cuidado e principalmente 
de poder se entregar, de poder se abandonar àquele 
repouso depois de saciado. 

senti-las com menos intensidade. Então, são essas 
regiões dos olhos, nariz, ouvido, cérebro e testa que 
estarão envolvidas.

71



Vou pedir para vocês experimentarem agora o 
movimento da boca. A língua ainda não entra nesse 
anel. Experimentem o movimento do lábio inferior, do 
lábio superior, o movimento de mandar um beijo, de 
abrir bem a boca, o movimento e sentir a articulação 
do maxilar.  Respire e sinta o movimento que você está 
fazendo e veja qual é a sensação de estar fazendo 
esse movimento com sua boca, o movimento de 
sucção, de morder, de apertar os dentes.

O pescoço faz o transporte do sangue para o coração 
e o cérebro e se vocês observarem a sua estrutura, ele 
funciona como se fosse um pedestal em cima do qual 
nossa cabeça está colocada. E a nossa cabeça, nossa 
expressão, nosso rosto, é onde estão os 
telerreceptores que fazem parte do primeiro anel. É 
exatamente a parte do nosso corpo que entra em 
contato com o mundo.

Então o pescoço é uma região que pode ficar 
extremamente rígida e essa rigidez pode se estender a 
toda a coluna vertebral.

O terceiro segmento é o cervical, que  abarca o 
pescoço, a nuca, a língua, laringe, o músculo  
esternocleidomastóideo, as carótidas e as jugulares. O 
pescoço  faz exatamente a ligação do nosso peito ao 
nosso sentir, e o cérebro, à nossa cognição e  
percepção.

O pescoço sustenta essa expressão no mundo,  
sustenta nossa carinha no mundo. E ele vai criando 
uma certa rigidez muitas vezes para sustentar  o que 
está relacionado na vida aos papéis que  temos que 
desempenhar e assumir.

Como o pescoço está ligado aos papéis que a gente 
desempenha, ele também está ligado ao nosso 
narcisismo, à nossa necessidade de reconhecimento e 
a questão do autocontrole. Pessoas que passam por 
situações, desde pequenininhas, em que recebem um 
amor condicional, elas tendem a ir desenvolvendo uma 

drogas, ao fumo, ao álcool, as dependências 
emocionais. Enfim, a tudo que tira a autonomia da 
pessoa. 

72



Agora, a rigidez do pescoço… o pescoço permite que 
sua cabeça se mova, ele permite que seus olhos 
alcancem uma amplitude maior.  Então, ele está ligado 
à visão de mundo. A pessoa com o pescoço rígido tem 
uma visão limitada de mundo e de si mesma, além de 
tender a fazer uma dissociação entre razão e emoção.  
Sente de uma forma e pensa de outra.  

Vamos passando para o quarto segmento  que é o 
anel torácico ou segmento torácico. Envolve os 
ombros, o peito, os braços e as mãos, e os órgãos 
vitais. Coração, pulmão, timo, seios, costelas, as 
omoplatas estão nessa região.

O anel peitoral envolve o peito, os ombros, os braços, 
as mãos e os dedos. Então as suas mãos, quando elas 
estão integradas com o peito, vão fazer ou expressar 
exatamente aquilo que seu coração sente.  Se esses 
bloqueios nos ombros, no centro do peito, nas costas, 
se essas musculaturas ficam rígidas demais, então o 

Eu vou convidar a vocês, então, para respirarem e 
experimentarem todos os movimentos possíveis que 
possam fazer com seu pescoço. E para movê-lo, se 
quiser, podem fechar os olhos, respirar e ir detectando 
pequenas tensões, músculos doloridos ou sentindo 
até onde dá para soltar o pescoço. Até onde você 
pode “entregar” sua cabeça. Guardem essas 
informações para vocês. Devagarinho vamos 
cessando o movimento.

O coração é a sede dos afetos, é de onde parte a 
expressão ou a inibição dos sentimentos, onde se 
sente se temos permissão para expressar algo ou não. 
As funções sentidas e que são inibidas fazem parte de 
uma rigidez peitoral, de uma imobilidade deste quarto 
segmento. 

natureza secundária que não corresponde à 
verdadeira natureza dela ou ao verdadeiro 
temperamento dela. Assumem uma rigidez que elas 
vão levando para todas as áreas da vida. O 
perfeccionismo, por exemplo, nasce daqui, e a 
necessidade de reconhecimento é muito grande.

73



Então, a gente pode ir mobilizando um pouco esse 
anel, sentindo um pontozinho lá atrás das omoplatas, 
lá onde nascem as suas asas. Vamos sentir se esta 
musculatura está solta, ou se está rígida, se está 
dolorida, inclusive as articulações do cotovelo, dos 
pulsos e dos dedos das mãos.

É o músculo que se contrai horas após o nascimento 
da criança e é nele que está localizada exatamente a 
nossa liberdade de ser realmente quem a gente é.  E 
toda a produção de ansiedade é condicionada por 
sua contração porque quando o diafragma contrai ele 
não deixa a energia descer para ser descarregada.

O movimento do anel do diafragma é mais difícil de ser 
identificado porque se eu peço para você mover seu 
ombro você o move com toda facilidade, mas se eu 
peço a você para mover o diafragma é mais difícil, 
porque ele é um músculo que tende para um 
movimento mais involuntário.

Então, o que acontece quando a pessoa fica ansiosa? 
Ela sente o quê? Taquicardia, dificuldade para respirar, 
o peito não expande, porque é como se a energia 
ficasse toda concentrada nessa parte de cima do 
corpo. E uma característica do diafragma preso é 
quando a gente tem muita dificuldade de vomitar 
quando dói para fazer esse movimento que é 
totalmente involuntário. Ou então, quando a pessoa 
sente enjoo constante.

Depois, o quinto segmento é o diafragma, que é um 
músculo que se estende por baixo das nossas costelas. 
Este anel envolve, além deste músculo, nosso 
estômago, o duodeno, fígado, a vesícula, o baço e o 
plexo solar, por onde passam várias inervações. O 
diafragma divide nossa coluna entre a parte toráxica e 
a lombar. O diafragma preso é uma defesa contra as 
sensações, tanto as de prazer, quanto as de angústia.

seu fazer na vida vai ser dissociado do que você sente. 
É aquela sensação bem típica de amar uma coisa e 
fazer outra, querer uma coisa e fazer outra.

74



Mas você pode ser capaz de sentir se o seu diafragma 
está mais bloqueado ou mais solto. Geralmente dores 
de estômago, gastrite, problemas de fígado e de 
vesícula são sinais dos bloqueios no quinto segmento.

Se você perceber todo o seu corpo, constatará que 
todo ele é protegido por ossos. Temos a caixa 
craniana, os ombros, as costelas, a pelve, mas o sexto 
segmento, a barriga, é totalmente vulnerável e por isso 
as sensações de medo estão localizadas exatamente 
nas vísceras. Os nossos sentimentos não vivenciados 
acumulam-se na barriga. Memórias muito fortes, 
memórias muito intensas da vida estão inscritas aí.

Por isso, perante tais sensações, o intestino é tão ativo, 
tanto na prisão de ventre ou no caso de uma diarreia.  
A diarreia é a descarga do medo e as pessoas que têm 
muita necessidade de controle geralmente sofrem de 
muita prisão de ventre. 

Eu vou pedir para você deixar o seu corpo descobrir os 
movimentos que você pode fazer para sentir toda essa 
região, todo esse anel abdominal, os músculos 
lombares, a barriga.  

E como o intestino está nessa região, existe uma 
função muito importante nos processos de carga que 
se relacionam com  a absorção da energia dos 
alimentos nessa área. Tanto que, se você colocar sua 
mão três dedos abaixo do umbigo, o que os orientais 
chamam de Hara está exatamente aí, que é esse ponto 
que é seu centro de gravidade. E na parte de trás os 
músculos lombares, principalmente na altura das 
suprarrenais, é onde se localiza um medo instintivo de 
ser atacado. Então, é exatamente essas glândulas 
suprarrenais que  secretam a adrenalina e o cortisol 
que são os hormônios do estresse e do medo.  O medo 
aqui não é uma fobia que é facilmente identificada, 
não, é um medo visceral, é um medo generalizado.

Já o sexto segmento é o nosso abdômen. Aí se 
encontra o intestino delgado, o cólon ascendente e 
descendente do intestino e os rins.

75



O sétimo é o segmento pélvico, o da sexualidade 
genital. Na linguagem reichiana, genitalizar quer dizer 
amadurecer. E aí envolve a pelve e todos os seus 
músculos, principalmente os adutores das coxas, os 
órgãos genitais, os órgãos urinários, as pernas e os 
pés. Assim como os braços são extensões do segmento 
torácico, as pernas e os pés o são do segmento da 
pelve. 

Uma pelve presa limita o próprio prazer, não só o 
prazer da vida, que para o Reich é a mesma coisa que 
o prazer genital. Então, a pelve e os nossos genitais 
são os principais órgãos de descarga energética.

Então, todos os problemas que envolvem a pelve, por 
exemplo frigidez, impotência sexual, ejaculação 
precoce, cisto de ovário, mioma de útero, problemas 
mesmo de joelhos, eles estão todos ligados à 
repressão sexual, iniciado desde a fase em que a 
criança começa a desenvolver a sexualidade.

E quando se trabalha com o desbloqueio dos anéis ou 
couraças, trabalha-se sempre do primeiro, dos olhos, 
para baixo.  Do primeiro para o sétimo porque a 
descarga vai para terra em forma de potência 
orgástica. Quando você descarrega, na verdade, você 
está pronto para se carregar novamente.

Então, o que o Reich chama de encouraçamento é 
exatamente essas contrações crônicas do primeiro até 
o sétimo anel, do topo da nossa cabeça até a sola dos 
nossos pés. A energia que deveria estar circulando em 

Agora, as pernas são responsáveis pela nossa 
sustentação, não só no sentido físico, mas,  
principalmente, no sentido psicológico. Quando você é 
capaz de ter sua autonomia, quando você é capaz de 
ir para onde você quer, quando você é capaz de 
sustentar seus posicionamentos e suas escolhas de 
vida, os pés, que são as únicas partes do corpo que 
fazem contato com o chão, mostram de que forma a 
gente está posicionado na realidade, de que forma a 
gente está pisando no mundo, de que forma a gente 
está interagindo com o real.

76



O funcionamento natural do nosso organismo é um 
funcionamento em fluxo, esses bloqueios limitam 
nossa identidade, a nossa capacidade de sentir 
prazer, a nossa potência de ação no mundo. Então, 
quanto mais encouraçada a pessoa, mais insegura, 
mais dominável ela é. Consequentemente, mais 
preconceituosa e maior a sensação de estar sendo 
ameaçada. Uma pessoa muito bloqueada usa a sua 
energia para se defender enquanto a pessoa 
desencouraçada, tem um funcionamento em fluxo, 
com um contato direto com a realidade. E desse 
contato direto, ela tem a potência da ação, de poder 
fazer aquilo na vida que ela realmente quer.  

Acerca do funcionamento em fluxo, Reich o denomina 
de caráter genital porque é um funcionamento 
maduro.  Pessoas presas a situações do passado, de 
caráter neurótico, são orientadas pelos conflitos. 
Trazem o passado em todas as suas reações e 
compensações, a energia dessas pessoas está 
implicada em uma defesa.

A pessoa desencouraçada tem couraça, claro, mas é 
uma couraça flexível, para ir se adaptando às 
diferentes experiências do mundo, a pessoa pode se 
abrir e se fechar para o mundo quando é necessário. 
Ela não tem complexo de inferioridade, não tem 
complexo de culpa, enquanto a pessoa encouraçada 
desenvolve as suas relações com o mundo de forma 
mais artificial.  Ela não pode amar intensamente, ela 
tem uma incapacidade de entrega afetiva e sexual. 
Muitas vezes a pessoa é monogâmica, não pelo prazer 
da relação, mas pelo medo.

fluxo, fica presa em grupos musculares e quando 
acessamos essas contrações, as memórias voltam 
através de lembranças ou de sensações de situações 
quando se teve que contrair o corpo para não sofrer, 
para diminuir a intensidade do que se estava sentindo.

77



O que Reich traz, principalmente dentro das suas 
teorias, é uma imagem do mundo da unidade, agora 
implicada a um método de pensamento e de 
conhecimento da natureza, que se aplica ao meio 
ambiente e à sua preservação, à vida social, ao 
trabalho e à educação, principalmente à educação 
infantil. Preocupado com a profilaxia das neuroses, via 
educação infantil não autoritária como um de seus 
ideais.

Eu acho que hoje, mais do que nunca, a gente está 
vendo claramente esse desvio da ciência, esse desvio 
do trabalho prazeroso, esse desvio das relações 
prazerosas. A sociedade está extremamente 
encouraçada e temos que estar muito atentos para 
entender como a gente reproduz esse 
encouraçamento na vida social e como a vida social 
vai imprimindo esse mesmo encouraçamento no nosso 
corpo.

Quando a pessoa passa por um trauma, aquilo que ela sentiu, a 
atitude muscular que ela teve naquele momento é como se 
ficasse congelada na musculatura. Na terapia, quando você 
começa a chegar perto dessa zona traumática, é preciso 
caminhar com muito cuidado para que a pessoa não se 
re-traumatize, para que aquele medo não volte e o 
comportamento não se repita. Eu não entendi direito a pergunta, 
mas de uma forma muito cuidada, é como se a pessoa fosse 
sendo levada a sentir esses movimentos que ela teve que fazer 
para se defender do trauma. Eles vão sendo desmanchados 

PERGUNTAS

Considerando que a emoção é movimento e uma vivência 
encapsulada precisa vir à tona em algum momento, qual o 
caminho para começar a pensar o corpo do sujeito que sofre a 
encriptação de um trauma?

Trago uma frase que é praticamente o carimbo do 
Reich: “Amor, trabalho e conhecimento são as fontes da 
nossa vida. Deveriam também governá-la.”

78



Os segmentos da couraça de Reich têm alguma relação com os 
chakras? 

devagar. O que é importante que ela sinta é que depois do 
trauma ela sobreviveu. O que fica gravado no corpo é o medo, o 
medo da própria sobrevivência. Então, através da respiração e 
do contato com essa musculatura presa ela vai podendo trazer 
essa energia de volta, trazer esse desencouraçamento.

Reich não fala em chakras, mas quando você conhece um pouco 
deles e os sete segmentos, há proximidades. Por exemplo, o 
segmento do quarto chakra é o do sentimento e onde está o 
nosso coração. Na terapia, o chamamos anel torácico. Reich não 
fala sobre chakras, eles estão ligados à psicologia oriental, mas 
eu não posso dizer que não tem relação. Quando você vê na 
teoria, há várias correspondências. 

79





PATRIMÔNIOS

EM SILÊNCIO NA

SARDENHA

Massimo Faiferri

Meu nome é Massimo Faiferri, vivo e trabalho na 
Sardenha, uma belíssima ilha situada no meio do mar 
Mediterrâneo. Sou arquiteto, trabalho em um 
escritório em Cagliari, chamado Studio Profissionisti 
Associati, mas também sou professor de projeto 
arquitetônico na Faculdade de Arquitetura de Alghero, 
da Universidade de Sassari, localizada no norte da 
Sardenha. 

A Sardenha é de fato uma das mais antigas e, 
obviamente, para mim, uma das mais belas terras do 
mundo. Estima-se que tenha 600 milhões de anos, 
surgindo no Carboniferno. A Sardenha é a terra mais 
antiga da Itália e também uma das mais antigas da 
Europa. As suas rochas datam do período Cambriano 
(Paleozóico Inferior: 570 a 500 milhões de anos atrás) e 
afloram no sul da Sardenha, na região mineira de 
Sulcis-Iglesiente. 

“Patrimônio silencioso na Sardenha”:  por que 
proponho este título? Porque a terra onde vivo e 
trabalho tem muito a ver com o silêncio e o patrimônio, 
incluindo patrimônios muito antigos. Esconde 
enormes heranças dentro dela e hoje gostaria de 
contar uma história que tem a ver com um patrimônio 
material e imaterial da nossa terra e que emerge 
precisamente do seu silêncio.

Figura 01: Localização da Sardenha. 

Fonte: acervo pessoal.

81



Mas é também uma terra antiga que, no século XX, foi 
o berço da segunda mulher no mundo e a primeira da 
Itália a ganhar o Prêmio Nobel da Literatura em 1926:  
Grazia Deledda Nuoro, nascida em 28 de setembro de 
1871. Nas suas obras, a escritora falava frequentemente 
do silêncio da nossa terra. “Primavera”, escreveu Grazia 
Deledda, “(...) desperta a Sardenha, habitada por 
duendes e atravessada por cavaleiros.” Figuras 
fantásticas que a escritora capturou do silêncio e das 
cores que dominavam a paisagem. Em muitas das 
suas histórias, fala da quietude que envolve os lugares, 
a suspensão de todo o som na floresta, nas ruas 
estreitas, na estrada solitária, no pátio, na casa de 
campo, na sala escura. A partir do silêncio dos lugares, 
Deledda narra o silêncio do tempo misterioso e 
sagrado. É o silêncio da noite clara, do amanhecer 
triste, do lugar e do tempo que acompanham a 
imobilidade das coisas, a escuridão da noite, o luar, e 
infunde na natureza uma sensação de solidão, de 
quietude profunda, de morte.

O resultado é o que a própria escritora chamava de 
um “vasto quadro silencioso” no qual as suas 
personagens se movem, e no qual o silêncio esconde 
muitas palavras e é carregado de significados. O 
silêncio parece ser quase uma condição natural para o 
ambiente e as personagens que caracterizam a 
história de Deledda. Uma literatura, portanto, que 
narra o silêncio, que utiliza palavras para expressar a 
ausência de palavras e sons.

Na escrita de Deledda, este silêncio tem características 
e atributos, e de fato, é comum encontrar o termo 
“silêncio” acompanhado de um ou mais adjetivos. Ele 
pode ser subitamente maravilhoso, um pouco pesado, 
muito intenso, arcano, grande (no livro Anime Oneste), 
imenso, lunar, puro (em Elias Portulu), trágico, 
repentino, misterioso (em L’dera), grave, perfumado, 
trêmulo, ansioso, doce, profundo, sério (em Canne al 
vento). Há também uma série de adjetivos ou 
expressões que aparecem em todos os textos 
analisados, juntamente com a palavra silêncio: 
profundo, infinito, melancólico.

82



Gostaria de mencionar um lugar 
extraordinário situado no 
interior desta maravilhosa terra 
silenciosa narrada por Grazia 
Deladada, quase no centro da 
ilha. Trata-se de uma área que 
podemos definir como marginal, 
localizada no centro-leste da 
Sardenha, na província histórica 
de Nuoro, um pequeno centro 
caracterizado por uma 
economia agropastoril. O 
sistema de povoamento destes 

Esta terra entre as regiões de Nuoro e 
Gallura, apresenta uma paisagem 
caracterizada por um bastião de calcário 
alongado que se estende na direção 
Sudeste – Nordeste: o Monte Albo. Na 
figura 03 podemos perceber a 
importância da presença deste  
imponente relevo calcário que tem cerca 
de vinte quilômetros de comprimento e é 
caracterizado por formações muito 
antigas (Período Jurássico), com um 
sistema de cavernas naturais esculpidas 
na suas rochas.

Nas encostas do Monte Albo encontra-se a pequena cidade de 
Lula que se pode ver no centro do mapa da figura 04. É um 
município montanhoso e sua economia baseia-se  no setor 
agropastoril mas também em uma razoável produção industrial. O 
setor primário inclui o cultivo de cerais, trigo, vegetais, forragens, 
oliveiras, vinhas e outras frutíferas, bem como a criação de bovinos, 
suínos, ovinos, caprinos e equídeos. Mas Lula é também uma 
cidade cheia de surpresas, cultura e tradições. Na central Piazza de 
sas Faulas, encontramos um mural que recorda a importância da 
floresta de árvores próximas ao Monte Albo, e que está ligado a 
toda uma tradição dos murais da região da Barbagia.

Figura 02: Livros de Grazia Deledda.

Fonte: acervo pessoal.

Figura 03: Monte Albo.

Fonte: acervo pessoal.

territórios históricos preserva a sua matriz constituída 
por uma teia de pequenas aldeias distribuídas pelo 
território caracterizada pelo sistema ambiental do 
Monte Albo, que domina e caracteriza a paisagem de 
Lula e o território histórico de Baronie. 

83



Entre as tradições locais, vale a pena mencionar su 
balla e as vaglia, a dança das viúvas, uma espécie de 
ritual destinado a anular o poder do mau-olhado e 
curar pessoas doentes. A máscara de su Battileddu, 
refere-se ao protagonista do carnaval de Lula. 
Também o Projeto Tramas, referente à indústria de lã, 
oferece uma leitura e interpretação das paisagens da 
cultura agropastoril típica dos territórios dos cinco 
municípios próximos ao Monte Albo.

Na vista aérea da figura 05 podemos localizar a 
mineração de Sos Enattos, a mais conhecida no 
território de Lula. A mina de Sos Enattos iniciou a sua 
atividade já na Era Nurágica, na qual encontrou-se 
artefatos de chumbo. Nos tempos seguintes, a mina 
manteve uma certa atividade mesmo durante o 
período romano. Mas, como já referido, foi desde a 
segunda metade do século XIX até os dias atuais que 
a indústria mineira se desenvolveu na mina de Sos 
Enattos, em particular com a extração de blenda e 
galena.

Mas a história do centro urbano e do seu território 
estão indissociavelmente ligadas à paisagem da 
mineração, que em Lula tem origens antigas. De fato, é 
possível reconhecer três locais de extração próximos 
da cidade de Lula e até mesmo observar sinais da 
indústria mineradora que se desenvolveu 
particularmente na segunda metade do século XIX.

Figura 04: Localização de Lula.

Fonte: acervo pessoal.

84



A figura 06 mostra o local da mina tal como está hoje, 
onde se constata como a instalação desta indústria 
mineira alterou profundamente a estrutura e a forma 
do terreno, através de edifícios e do maquinário 
indispensáveis para o seu funcionamento. A fim de 
contar a história destes lugares, existem espaços 
expositivos como o Museu da Mineração, que exibe 
peças de uma maquinaria extraordinária utilizada 
para operar a mina.

Ainda hoje é possível visitar as suas intermináveis 
galerias onde se pode perceber a longa história de um 
povo cujo destino estava ligado à função da mina, 
construindo ao longo do tempo uma paisagem 
mineira e um assentamento produtivo de interesse 
histórico e cultural, um lugar caracterizado por uma 
forte identidade em relação a processos de produção 
de importância histórica distintiva da organização 
territorial desta região. 

Mas no caso da Sos Enattos, o cultivo parou 
definitivamente em 1996, embora a manutenção, a 
segurança das instalações e abertura ao público com 
visitas guiadas tenham permanecido. A questão que 
se colocou foi o que se fazer com o local. O próprio 
silêncio oferecido por esta terra antiga pareceu 
oferecer uma nova oportunidade.

Figura 05: Localização da Mina de Sos Enattos.

Fonte: acervo pessoal.

Figura 06: As edificações da Mina de Sos Enattos.

Fonte: acervo pessoal.

85



O que se vê na figura 08 é o local  do Parque Científico 
e Tecnológico do Porto Conte Richerche, perto de 
Alghero, no norte da Sardenha. Nele se desenvolve a 
pesquisa que estamos realizando em conjunto com o 
INFN – Instituto Nacional de Física Nuclear, como parte 
de um projeto maior e de grande interesse nacional 
financiado pelo governo italiano, que conta com a 
contribuição da Sardegna Richerche e da Fundação 
Sardenha, que apoiam projetos de pesquisa de 
interesse regional.  

A história antiga da nossa ilha, a sua estabilidade e o 
seu silêncio geológico são um patrimônio precioso de 
onde partiu uma nova perspectiva de uso para estes 
territórios. O silêncio e a estabilidade geológica foram 
os pré-requisitos para a criação de uma grande 
infraestrutura subterrânea capaz de ouvir os sons do 
universo: a instalação do Telescópio Einstein, um 
observatório avançado de ondas gravitacionais. Mas 
esta oportunidade não pode e não deve terminar 
apenas com a criação das grandes infraestruturas 
subterrâneas, deve buscar encontrar novas relações e 
correspondências com o território que o acolhe, com a 
sua cultura e tradição. Com estes objetivos em mente, 
decidimos discutir e estudar esta questão como parte 
de um projeto de pesquisa que temos realizado há 
vários anos, incluindo uma série de escolas de verão 
internacionais sobre a concepção de espaços de 
aprendizagem inovadores – Innovative learning 
spaces.

Figura 07: Estruturas subterrâneas do 

Observatório Einstein.

Fonte: acervo pessoal.

Figura 08: Parque Científico e Tecnológico

do Porto Conte .

Fonte: acervo pessoal.

86



Trata-se de uma pesquisa que, ao longo dos anos, 
implementou colaborações internacionais, 
alcançando na última edição mais de vinte parceiros 
em todo o mundo. Abarcou temas que foram 
abordados em quatro edições de uma escola de verão 
que organizamos desde 2016 e sobre a qual gostaria 
de expor brevemente. O principal objetivo da primeira 
edição, em 2016, foi procurar um modelo para 
construção ou adaptação de edifícios escolares, 
focando em particular o conceito e o papel da sala de 
aula nos processos de aprendizagem.

A ideia de que toda a cidade pode ser reinterpretada 
como um lugar de incentivo do processo de 
conhecimento, foi o ponto de partida para a nossa 
terceira escola de verão, que explorou o tema das 
dificuldades de aprendizagem, ou melhor, diferentes 
formas de aprendizagem. O tema orientador de 2018 
foi assim, “uma cidade para todos”, apoiando a ideia 
de que um espaço de aprendizagem escolar ou num 
sentido mais amplo, urbano e público, tem de ser 
aberto e inclusivo, especialmente para os sujeitos à 
margem da dinâmica social e fragilizados nos 
processos padrão de utilização e apropriação da 
cidade. 

Sabendo que o papel da sala de aula mudou 
radicalmente no âmbito dos processos pedagógicos e, 
consequentemente, na concepção dos edifícios 
escolares. Neste sentido, a segunda edição da escola 
de verão tentou alargar o conceito de aprendizagem, 
buscando ir além, tentando reinterpretar a cidade 
como espaço de aprendizagem urbana, um espaço 
que estimula a ação e traz conhecimento que 
podemos reconhecer na definição de uma “plataforma 
urbana de aprendizagem conectiva”.

Já a última edição, ocorrida em 2019, tratou de um 
tema extremamente importante para a ciência, que 
pode ser resumido como a definição de formas e 
métodos para a difusão do conhecimento científico. 
Gostaríamos de investigá-lo a partir do papel de 
grandes infraestruturas de pesquisa. Centros de 
excelência que, na nossa opinião, não podem ignorar 

87



A partir desta pergunta, inicia-se a quarta edição da 
nossa escola de verão, tentando imaginar possíveis 
cenários futuros oferecidos por esta incrível 
oportunidade do centro de investigação das ondas 
gravitacionais – o Telescópio Einstein - para o 
desenvolvimento deste território marginal da nossa 
terra. A escola foi obviamente baseada numa forte 
relação com o contexto, construída através do contato 
direto com os lugares, e seguida de uma série de 
atividades baseadas no diálogo e também no 
confronto de ideias, sobretudo entre diferentes 
disciplinas, através de workshops, conferências e de 
associações focais. 

as suas relações físicas, sociais, ambientais e 
econômicas com o território em que se situam. 
Também o território sardo representa uma importante 
plataforma de investigação e de experimentação 
difusa, a partir dos principais centros de investigação 
científica e tecnológica da Sardegna Richerche com a 
sua vasta rede de empresas inovadoras e de 
importantes projetos em curso sobre ondas 
gravitacionais como o que tratamos nessa edição da 
escola, que será explicado posteriormente com 
pormenor. A questão que se coloca, portanto, é: como 
é que todas estas iniciativas de grande impacto 
poderiam ser acolhidas pelas comunidades locais e 
partilhadas sob a forma de disseminação 
generalizada da produção científica, contaminando o 
conhecimento local e gerando oportunidades?

Vários grupos de trabalho coordenados por 
arquitetos de prestígio puderam refletir sobre a 
paisagem mineira como um patrimônio importante 
destes lugares, buscando construir uma relação entre 
os aspectos materiais e imateriais, entre os elementos 
geográficos naturais e elementos sociais e culturais, 
tentando buscar uma síntese entre arquitetura e 
paisagem. Os resultados desta semana de confronto 
não podem ser considerados como projetos reais, mas 
certamente podemos vê-los como reflexões sobre o 
tema geral da escola, nomeadamente a construção de 
uma “paisagem de conhecimento”.  Discorrerei 
brevemente sobre a atuação de alguns destes grupos.

88



A partir da equipe coordenada por João Nunes, 
famoso arquiteto paisagista português, o tema eleito 
foi a relação entre o acima e o abaixo, entre o cheio e o 
vazio, o visível e o invisível, o material e o imaterial. O 
grupo tentou, portanto, construir uma paisagem 
complexa que pudesse ter em conta estes contrastes 
que caracterizam o patrimônio dos lugares em estudo. 
Construir sobre estruturas existentes para criar 
espaços à sua volta, em uma relação com o subsolo e 
com os edifícios existentes.

Já o grupo do arquiteto e professor Zoran 
Dhjukanovic, da Escola de Arquitetura de Belgrado, 
concentrou-se na concepção paisagística baseada na 
construção de serviços para infraestrutura de 
investigação para pesquisadores e para a população 
local: casas e dormitórios, praças e espaços públicos 
para todos. 

O grupo de Francisco Mangado, arquiteto e professor 
em Madrid, trabalhou a relação entre paisagem e 
sociedade, tentando imaginar o papel social desta 
infraestrutura cientifica na área. O projeto centrou-se 
principalmente na relação entre o solo e o subsolo, 
projetando um sistema horizontal combinado com um 
vertical.

A equipe de Sebastian Irrarazaval, arquiteto e 
professor chileno, trabalhou na construção de 
algumas máquinas de percepção paisagística que 
poderiam contar a história das investigações e 
estudos realizados no subsolo, no âmbito das 
infraestruturas de investigação. Ao entrar nestes 
dispositivos, os visitantes poderiam compreender 
melhor não só os mistérios do universo que nos rodeia, 
mas, poderiam também acompanhar o que estava 
acontecendo no subsolo através de dispositivos 
empregados para a transmissão de conhecimento.

O grupo do Professor Massimo Ferrari, da Politécnica 
de Milão imaginou um centro de investigação que 
seria um importante ponto de referência na área, com 
uma arquitetura capaz de sinalizar a presença da 
infraestrutura subterrânea e ligada a ela através de 
percursos na paisagem. A proposta se baseou na 
concepção de arquiteturas capazes de assinalar a sua 

89



O grupo brasileiro, que não precisa de introdução 
porque os seus coordenadores incluem a professora 
Maria Angelica da Silva e Gabriella Restaino, 
raciocinaram sobre a relação entre paisagem, história 
e um centro de ciência. Estes três elementos podem ser 
considerados uma síntese do potencial deste 
território, capaz de ser sintetizado em uma arquitetura 
a meio caminho entre acima e abaixo do solo, capaz 
de contar aos visitantes sobre a história e a cultura 
desses lugares.

A partir da experiência desta escola de verão, a pedido 
dos nossos amigos físicos responsáveis pelo projeto 
ET – Telescópio Einstein - tentamos desenvolver um 
pouco mais um dos projetos propostos, partindo da 
ideia do grupo de trabalho Mazzanti. Assim, o nosso 
próprio grupo de investigação Ecourbanlab em 
conjunto com o de Mazzanti,  desenvolveu  a ideia. O 
título que demos ao projeto foi “Como tornar visível o 
invisível através dos fios que compõem e organizam a 
vida”. A proposta na sua parte acima do solo foi 
pensada como uma grande oportunidade para 
repensar o território, para definir uma rede física e 
conceptual, um aparelho capaz de tornar visível o 
invisível através de uma nova paisagem, caracterizada 
por fios coloridos que se uniriam e tornariam cada 
parte da paisagem perceptível, procurando construir 
uma nova relação entre os diferentes elementos. 

O último trabalho que gostaria de mencionar é o da 
equipe de Giancarlo Mazzanti, famoso arquiteto e 
professor de Bogotá, Colômbia. Neste trabalho, 
tentou-se montar um sistema que conectava todos os 
lugares e países envolvidos nesta grande 
infraestrutura cientifica. Propôs-se uma rede de fios  
ligando  os pontos que tivessem uma relação com a 
infraestrutura subterrânea, idealizando assim um 
projeto que também funciona em seções, em pontos 
específicos da área  transformando-os com apenas 
alguns sinais.

presença com geometrias simples, dentro das quais 
seria possível redescobrir as infraestruturas científicas 
localizadas no subterrâneo. 

90



A Land Art foi utilizada como estratégia de 
visualização juntamente com a referência a 
trabalhos de artistas como Maria Lai e outros 
como Christo, Smithson, Michael Heizer. A 
principal referência foi notadamente a obra de 
Maria Lai, uma grande artista sarda. O sinal 
cardinal do universo simbólico desta artista é, 
de fato, o FIO. Para ela, a vida é um conjunto de 
relações a tecer, uma teia de fios que une e cria 
harmonia entre as pessoas. O fio pode parecer 
um objeto trivial, mas na realidade, tornou-se 
algo robusto e duradouro.

A mensagem de Maria Lai é de arte, amor e 
respeito mútuo. Foi ela que, nos anos 80, 
amarrou fitas coloridas azuis e brancas, 
vermelhas e verdes desde as montanhas perto 
de sua aldeia (Ulassai) até as casas dos seus 
habitantes “para manter a natureza e o homem 
unidos, para manter a sacralidade das 
montanhas e a sacralidade das famílias 
unidas”. 

A tradição sarda dos têxteis constitui o pano 
de fundo do seu trabalho, o bordado e a 
costura locais fazem parte do seu mundo 
figurativo. 

A nova paisagem de fios proposta por nosso 
grupo organiza-se em três sistemas diferentes. 
O primeiro deles visa restaurar o sentido da 
mina em direção à superfície, repropondo a 
geometria do triangulo dos tuneis 
subterrâneos. Envolve as grandes torres de 
transmissão com cabos de propileno que 
propõem a figura geométrica do triangulo, 
ligando cada vértice do projeto ET. Em cada 
canto do triangulo haverá informação sobre o 
projeto com locais destinados à divulgação 
científica e para se ter contato com as 
atividades de pesquisa desenvolvidas no 
subsolo. 

Figura 09: Projeto em redes .

Fonte: acervo pessoal.

Figura 10: Localização do projeto .

Fonte: vídeo de apresentação no I Congresso 

Internacional Estudos da Paisagem, 2021.

91



O segundo sistema visa unir os centros urbanos e 
mostrar o que é produzido nos territórios em questão. 
O gosto pelo desenho seria traduzido em um novo 
caminho entre as cidades e suas zonas rurais.  Para tal, 
propôs-se um sistema, constituído por fios coloridos 
que uniria as aldeias e onde a informação sobre os 
locais seria pendurada. São fios que se entrelaçam 
com os elementos da paisagem, fios em que as 
pessoas podem pendurar coisas e brincar, fios sobre 
os quais as crianças podem saltar, em uma teia que 
permite a interação dos habitantes locais e os 
visitantes.

No terceiro sistema, propõe-se o uso de postes de cerca de 
cinquenta metros de altura, onde tiras de tecido de várias cores 
seriam penduradas, demarcando lugares de valor paisagístico e 
ambiental, como a torre histórica do arquiteto John Hejduk. Em 
cada local haveria uma ligação wifi disponibilizando informação 
sobre o território e a sua história. 

Figura 11: Esquema do 

primeiro sistema triangular.

Fonte: acervo pessoal.

Figura 12: Esquema do 

segundo sistema triangular.

Fonte: acervo pessoal.

92



Este projeto, juntamente com o conteúdo das escolas de 
verão ILS, foi muito apreciado pelo curador do pavilhão 
italiano na última Bienal de Arquitetura de Veneza, que 
decidiu inclui-lo na exposição intitulada Comunidades 
Resilientes. Dentro do pavilhão, criamos uma instalação 
que relata a experiência do projeto de infraestrutura 
científica do Telescópio Einstein, as escolas de verão e o 
projeto de superfície que desenvolvemos em conjunto 
com Giancarlo Mazzanti, tentando oferecer uma 
experiencia sinestésica. Usamos uma série de elementos 
denominados diabolôs, objetos lúdicos que lembram um 
carretel formado por dois troncos de cones unidos pelas 
bases mais finas, que se atira ao ar com o uso de fios. São 
eles que definiram o percurso da exposição, acolhendo 
conteúdos transmídia em que são narradas experiencias 
relevantes do projeto desenvolvidas por todos os atores 
envolvidos, como físicos, arquitetos, investigadores, mas 
também as comunidades locais e estudantes da escola 
de verão ILS. 

O projeto conceitual avançou remotamente através de 
conexões entre todos os curadores: Eugenio Coccia, 
Michele Pinturo, Giangarlo Mazzanti e eu próprio, 
juntamente com Lino Abras e Fabrizio Pusceddu, 
membros do nosso grupo de investigação Ecourbanlab 
que trabalharam neste projeto. O único material utilizado 
para a instalação foi o painel de álamo, cortado 
automaticamente por uma máquina que produziu 
parametricamente todos os círculos de diferentes 
tamanhos que compõem os diabolôs.

Figura 13: Esquema do 

terceiro sistema triangular.

Fonte: acervo pessoal.

93



Estes círculos obtidos a partir dos cortes foram então 
sobrepostos, colados e lixados para compor todos os 
elementos. Devo dizer que o processo de produção do 
material e de todo o conteúdo transmídia foi feito em um 
mês. Na verdade, um mês antes da abertura da Bienal, 
perdemos uma bolsa que recuperamos no último minuto, 
e assim podemos falar de uma corrida desesperada, que 
começou com a criação dos cones, cortados, colados 
uns sobre os outros e depois lixados. A figura 13 mostra 
imagens dos diabolôs acabados e polidos.

Todos os elementos foram de fato produzidos na 
Sardenha e tiveram de ser enviados para Veneza. Lá 
tinham que chegar prontos para serem montados 
rapidamente. O material foi transportado por van da 
Sardenha até acessar um navio e chegar à Itália 
continental. Daí novamente foi transportado de van para 
Veneza, onde as caixas foram carregadas num barco e 
levadas para o Arsenal. Devo agradecer publicamente a 
dois jovens investigadores, Fabrizio Pusceddue Lino 
Cabras pela sua valiosa contribuição. Felizmente, a 
montagem não trouxe grandes problemas e no espaço 
de um dia pudemos reunir todos os elementos. 

A figura 15 mostra o resultado final do nosso sistema de 
exposição. Compreendo que a situação em todo o 
mundo ainda é complicada, mas espero que alguns de 
vocês tenham a oportunidade de visitar a Bienal deste 
ano. Este é o layout acabado com as duas paredes a 
olhar uma para a outra. Os sistemas multimídia 
consistem em seis vídeos e dez imagens que contam a 
história do projeto do telescópio Einstein, da escola de 
verão ILS e do projeto de superfície. 

Figura 14: Confecção dos diabolôs.

Fonte: acervo pessoal.

94



Todos os vídeos foram legendados porque o único som 
que se podia ouvir era o do universo, um som distante 
que só se pode ser acessado por causa do silêncio da 
nossa terra. 

Se quiserem saber mais sobre minhas atividades de 
pesquisa universitária, podem visitar o website do 
laboratório Ecourbanlan. Sobre o meu trabalho como 
arquiteto, o website do meu escritório. Mais uma vez 
obrigado pelo convite e espero que minha história de 
descobrir e narrar heranças silenciosas e ocultas da 
Sardenha tenha tido algum interesse. Aguardo por vocês 
em breve, na nossa bela ilha.  

Figura 15: Exposição na Bienal de Veneza.

Fonte: acervo pessoal.

95





ECOLOGIAS

DA MEMÓRIA

Sara Zewde

Sou norte-americana, descendente de etíopes que 
imigraram para os Estados Unidos. Cresci na Luisiana. 
Depois da ocorrência do furacão Katrina, comecei a 
ficar mais curiosa sobre a relação entre a resiliência 
cultural e ecológica e a partir daí tornei-me uma 
arquiteta paisagística para poder intervir nessa 
relação.  Agora, dirijo um escritório sediado em Nova 
York e também sou professora na Universidade de 
Harvard, concentrando-me nesta mesma temática. 
Parte da minha jornada inclui um projeto para o Rio de 
Janeiro no qual estou trabalhando desde 2010 e que 
irei apresentar aqui. 

Inicio com a representação mais antiga que achei do 
Cais do Valongo, no Rio de Janeiro, datada de 1835 e 
denominada “Desembarque”. Ela foi realizada pelo 
artista alemão Johann Moritz Rugendas. Este cais foi o 
ponto de desembarque para milhões de africanos 
trazidos para as Américas. Cerca de 22% do comércio 
transatlântico de escravos passava pelo Rio de 
Janeiro. Portanto, este sítio que fica na Zona Portuária. 
do  Rio de Janeiro  é importante não só para a cidade 
e para o Brasil, mas para o mundo. Como a escravidão 
se tornava cada vez mais lucrativa e com a vinda da 
família real para o Brasil e esta, escolhendo como sede 
a Praça XV, alguns investidores decidiram transformar 
esse deque de madeira em um cais de pedra. Esses 
investidores tiveram um bom retorno no investimento 
que nos primeiros 20 anos assistiu à chegada de mais 
de um milhão de africanos.

Depois de uma série de projetos urbanos ao longo de 
décadas, incluindo operações de aterro, o cais foi 
sepultado e removido da vista.

97



No desenho gráfico abaixo, observa-se a linha da 
costa contemporânea. O cais permaneceu sepultado e 
removido da vista até dezembro 2010 e janeiro de 2011, 
quando começaram os trabalhos de reforma da 
avenida Barão de Tefé. 

Os trabalhadores das obras descobriram as ruínas 
das pedras do Cais do Valongo abaixo do nível da rua. 
Ele estava surpreendentemente bem preservado e se 
pensou que seria importante realizar alguma 
demarcação do lugar. À época eu estava morando no 

Figura 01: Desembarque de escravizados no Cais do 

Valongo. Pintura de Johann Moritz Rugendas, 1835.

Fonte: acervo pessoal.

Figura 02: Mapa produzido pela autora.

Desembarque, 1835.  

G

G

G

C

CC

C

C
C

C

C

C

C

C

C

C C

CC

C
C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C C

C

C

C

C

C

C

C

C

PED.
PED.

PED.
PED.

PED.

PED

PED.

PED.

PED.

5

5

5

5

10

5

10

10

20

15

10

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5

5 5

5

5

5

5

10

5 15

20

15

10

65

65

55

15

20

25
30

35 45

15
20

25

30

35

40
45

50

40455055

15

5
25

10

20

20

10

35

25

20

15

30

75

20

40 50

40

50

55

20

25

30

110

105

50

40

15

10

40

30

25

50

50

95

75

70

65

50

70

80

80

90

90

20
25

30

10

20

30

40

5

20

90

85

80

75

70

65

55

50

45

40

35

30

15

20
25

30
35

40
45
50

55

65

70

75

80
85

90

95

105

110

115

5 10

5

10

25

25

20

20

15

5

30

25

20

15

15

10

5

5

5

20

5

5

5

15

105

15

5

5

25

2515

5

10

10

5

5

10

15

35

30
25

40

15

10

10

10

5

10

10

15

20

20

5

30

10

slave-era deepwater 
anchor zone

sla
ve 

sh
ip 

ar
riv

al 
to 

po
rt

skiff  passage 
to  wharf

F I N A N C I A L 

D I S T R I C T 

f a v e l a   D A 

P R O V I d ê n c i a 

to a
tlan

tic o
cean

to Paquetá

P E Q U E N A 

Á F R I C A 

former primary slave port 
until end of  19th century

S A U D E

Parque Campo 
de Santana

historic Valongo Wharf  Complex

new Light Rail Line currently under construction

existing open plaza

historic terra firma

parcels slated for re-development under 
Port Zone / Olympics redevelopment plan

fill

contemporary street network

600 feet0

Regional Pressures
the pressures of  past, present, and future collde in Pequena Africa

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C

C C

CCCCC

C

C

C

CCCC

PED.
PED.

PED.
PED.

PED.

PED

PED.

7575

20

40

40

2525

75757575

7070

50

707070

20

10

4040

75

7070707070

4545

15

30

4040
4545

70

75

151515

20

20

10

slaslasl ve-era deepwepwe ater pwater pw
anchor zonezonez

slaslasl
ve 

sh
ip 

a
ve 

sh
ip 

a
ve 

sh
ip 

a
ve 

sh
ip 

a
ve 

sh
ip 

ar
rrrr irir

va
l t

o p
o

al 
to 

po
va

l t
o p

o
v

rrttrtrrtr

skifskifski ffffskifski fskifski  passage 
to  to  wwharfharfwharfwwharfw

f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A PED.f a v e l a   D A PED.f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.PED.f a v e l a   D A PED.f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A f a v e l a   D A 

P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a P R O V I d ê n c i a 

P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A P E Q U E N A 

Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A Á F R I C A 

S A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D ES A U D E

98



Sabia que não existia realmente um modelo para tal. 
Eu já havia desenvolvido uma teoria que chamei de 
Urbanismo Negro e então fiquei curiosa para saber o 
que realmente a prefeitura queria projetar para aquela 
área. Foi estabelecido formalmente um grupo de 
trabalho por decreto municipal em novembro de 2011. 
Mas, sabe-se que a história da arquitetura é 
dominada pela história europeia e os autores 
raramente fazem referência nestas obras, aos 
africanos. Além disso, não há muitos negros 
estudando ou trabalhando na área da arquitetura.

A prefeitura mostrou um interesse pela minha 
participação no projeto e quando a prefeitura disse 
que queria um memorial no Cais do Valongo, eu 
imaginava o que eles tinham em mente, provavelmente, 
a tipologia do memorial baseada na noção de 
monumentalidade dos antigos impérios romanos e 
gregos, nas quais se utiliza a altura e a sensação de 
uma escala esmagadora em relação ao corpo como 
uma demonstração de poder. Estes movimentos são 
implantados no contexto de um evento marcante em 
uma guerra, em fatos relacionados a um herói, ao 
triunfo, à tragédia, para provocar emoções fora do 
comum. Mesmo os memoriais existentes sobre a 
escravidão, que não são muitos, tendem a se apropriar 
de aspetos formais da monumentalidade deixando 
sem solução o fato de que a escravidão não foi um 
evento marcante e sim um modus operandi de cerca 
de 400 anos cujos efeitos ainda estão presentes nos 
dias de hoje.

Figura 03: Fotos do Cais do Valongo.

Fonte: acervo pessoal.

Rio e trabalhando nos planos de transporte do Porto 
Maravilha.

99



A arquitetura de um memorial sobre a escravidão 
deveria ser diferente, a memória afro-brasileira 
funciona diferente das emoções despertadas por 
outros memoriais.  Penso nas letras do samba. Quando 
eu comecei a entendê-las, fiquei chocada com 
canções que transmitem tanta alegria mas que falam 
sobre dor e tristeza, opressão. O fato é que não se 
pode viver numa raiva constante, você não sobrevive 
se você sente raiva todos os dias. Faz-se necessário 
que este sentimento seja integrado em sua vida 
quotidiana a outras emoções.  Portanto, escrever e 
cantar sobre sua dor na alegria de um samba se torna 
parte de sua sobrevivência. A memória afro-brasileira 
no Cais do Valongo é uma memória cultural que causa 
tensão nos limites do conceito do memorial, por isso 
ele deve romper com as tradições arquitetônicas 
tradicionais.

Propus três pontos como uma maneira de romper e 
expandir as tradições do memorial a partir da cultura 
espacial afro-brasileira. O primeiro ponto é o Tempo. A 
memória dos afro-brasileiros está relacionada às 
práticas espirituais. O tempo, nessa concepção, não é 
linear, é composto por eventos do passado, presente e 
futuro. Assim, o resgate histórico é importante para a 
construção de um futuro.

Figura 04: Montagem produzida pela autora.

100



O seguinte ponto são as Artes, especialmente as 
performáticas como a dança, música, teatro, que 
estão relacionadas às tradições afro-brasileiras e são 
acessíveis a todos, atualmente difundidas na 
sociedade, permanecendo vivas e recordando 
aspectos específicos e significativos da cultura 
afro-brasileira. O projeto considera as produções 
culturais dos afro-brasileiros como um registro 
vernacular. 

Nesse mapa nós olhamos para trás, uns trezentos 
milhões de anos e vemos que o Cais do Valongo, 
marcado pelo ponto preto, tocou o que é hoje em dia a 
costa do sudoeste da África. Essas terras possuem o 
mesmo tipo de solo e características florísticas. 

O último ponto refere-se às Sobreposições. Tradições 
do urbanismo brasileiro e carioca geralmente 
apresentam uma sobreposição entre os limites entre 
os espaços públicos e privados, entre espaços 
internos e externos e entre tipos de uso no que tange 
à interação entre eles. Os memoriais apresentam um 
uso único, no entanto, nos projetos vamos empregar 
tais tradições para expandir o conceito de memorial. 
Nesse sentido o projeto se sobrepõe às demandas 
urbanas da região e ao desenvolvimento dos espaços 
coletivos e comemorativos, que é a meta a ser 
efetivada. O conceito se apoia na ideia de que a 
memória afro-brasileira está entrelaçada na vida 
quotidiana.

Figura 05: Localização do Brasil e costa da África produzido pela autora.

101



Neste outro mapa, vê-se a rotas do comércio de 
escravos nas linhas cinza claro e a região do latossolo 
vermelho tropical compartilhada pelas duas regiões. A 
partir daí, é possível supor a propagação de plantas e 
culturas entre as regiões. Os africanos trouxeram 
plantas nos navios que floresceram na paisagem 
brasileira. Estas foram inclusive usadas para 
reconstruir rituais a base de plantas. Aqui mapeamos 
também correntes do holoceno. Algumas das espécies 
de plantas fizeram a mesma viagem devido a seus 
dispositivos de flutuação e chegaram antes mesmo 
dos africanos. Dizem que quando eles aqui chegaram 
e viram o solo vermelho e essas espécies ao longo da 
costa como por exemplo o pé-de-cabra (Ipomea 
pes-caprae ou salsa da praia) e a abóbora d´ água, 
ficaram sabendo que seus orixás estavam presentes 
nessa nova terra.  

Vamos dar um zoom no ponto preto que marca o Cais 
do Valongo: é a vista que os africanos tinham quando 
chegavam ao Cais da Baía de Guanabara, onde 
tinham os primeiros vislumbres do mesmo solo 
vermelho e espécies de plantas na paisagem. Os 
grandes navios paravam no começo das linhas 
vermelhas e os pequenos barcos iam até o pier do Cais 
do Valongo projetado sobre o mar. Dessa vista você 
consegue ter uma dimensão da infraestrutura 
necessária para transportar, armazenar, comprar, 
vender e trocar milhões de pessoas.

Figura 06: Mapa de comercio de escravos 

produzido pela autora.

Ilha do Príncipe
São Tomé

Costa da 

Cape Lopez

São Salvador

Ambaca 
Kasanje

Calabar
Elmina

Timbuktu

Lake Chad

N
iger River

Zair
e R

iver

Ubangi River

Stanley Pearl

Maputo

Inhambane

Kilwa

Ibo

Angoche

Quelimane

Zambesi

Mombasa

Lake Nyasa

Fulani

Ashanti
Mina

 River

Mayumba 
Loanga
Malemba

Cabinda
Boma

Luanda
Ambrio

Mbundu
Kisama

Libolo
Ovimbundu

DaoméYoruba Ibo

Nupe

Hausa Bornu

Bobangi

Tio, Monjolos

Ngundi

BaKongo

Benguela
Ngangela

Yao

Makua

Tumbuka

Gullah

Hoodoo

Santeria

Obeah

Vodun

Maria Lionza
Shango

Bush

Batuque Tambor das Minas

Shango

Miles

4000

Candomblé 

Umbunda

Macumba

Batuque

Africans recaptured and 
returned to Africa 

104,000

756,000

389,000

337,000

1,209,000
1,999,000

1,695,000

5,695,000

51,000

543,00098,000

2,281,000

1,568,000

818,000

144,000

31,000294,000

2,692,00073,000

390,000
774,000

138,000

equator

The Valongo Wharf
150 Years Ago

Ilha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do PríncipeIlha do Príncipe
São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São São TTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTTToméoméoméoméoméoméoméoméoméoméoméToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméTToméT

Costa da 
Costa da 
Costa da 
Costa da 
Costa da 

Cape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape LopCape Lopezzzzzzzzzz

São SalvSão SalvSão Sal adorvadorv

Ambaca 
KasanjeKasanjeKasanjeKasanjeKasanje

CalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabarCalabar
ElminaElminaElminaElminaElminaElminaElminaElminaElmina

TimbuktuTimbuktu

Lake Chad

N
iger R

N
iger R

N
iger R

N
iger R

N
iger Rii

N
iger Ri

N
iger R

N
iger Ri

N
iger R

verver

ZaiZaiZaiZairZairZai
e Rre Rr

i
e R

i
e R

ver

Ubangi RUbangi RUbangi RUbangi RUbangi RiUbangi RiUbangi R ver

Stanley Stanley PearlPearlP

MaputoMaputo

InhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambaneInhambane

KilwKilwKil awaw

Ibo

AngocheAngocheAngocheAngocheAngoche

Quelimane

Zambesi
Zambesi

Mombasa

Lake Nye Nye N asa

Fulani

Ashanti
MinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMinaMina

 R Rii Ri R Ri R verver

Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba Mayumba 
LoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanLoanggggggLoangLoan agaggag
MalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaMalembaLoan
MalembaLoang
Malembagg
Malembagg
Malembagg
Malembagg
MalembagLoangLoan
MalembaLoangLoan a
Malembaaa
Malembaaa
Malembaaa
Malembaagag
Malembagaggag
Malembagaggag
Malembagaggag
Malembagaggag
Malembagag

Cabinda
Cabinda
Cabinda
Cabinda
Cabinda
CabindaMalemba
CabindaMalembaMalemba
CabindaMalembaMalemba
CabindaMalembaMalemba
CabindaMalembaMalemba
CabindaMalembaMalemba
CabindaMalemba

BomaBomaBomaBomaBomaBomaBoma

LuandaLuandaLuandaLuandaLuandaLuandaLuandaLuandaLuanda
AmbrioAmbrioAmbrioAmbrioAmbrioAmbrioBoma
AmbrioBoma

MbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbunduMbundu
KisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisamaKisama

LiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLiboloLibolo
OvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbunduOvimbundu

DaoméYDaoméYDaomé oYoY rubaubarubar IboIboIboIboIbo

Nupe

Hausa Bornurnur

BobangiBobangi

TiTiTiTiooooTioTi , Monjolos, Monjolos, Monjolos, Monjolos, Monjolos, Monjolos, MonjolosZ
ai

, MonjolosZ
ai

Stanley 
, Monjolos

Stanley Stanley 
, Monjolos

Stanley 
o, Monjolosoo, Monjolosoo, Monjolosoo, Monjoloso

NgundiNgundi
Stanley 

Ngundi
Stanley 

BaKongo
Ambaca 

BaKongo
Ambaca 

BenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguelaBenguela
NgNgN angelagangelag

YYYYaoYaoYYaoYYaoYYaoY

MakuaMakua

TumbukaTumbukaT

GullahGullahGullah

Hoodoo

SanteriaSanteriaSanteriaSanteriaSanteriaSanteriaSanteria

Obeah

VodunodunodunodunodunodunodunodunodunodunodunodunodunVodunV

Maria LionzaMaria LionzaMaria LionzaMaria LionzaMaria LionzaMaria LionzaMaria Lionza
ShangoShangoShangoShango

Bush

Batuque Tambor das Minasambor das Minasambor das Minasambor das Minasambor das MinasTambor das MinasT

ShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShangoShango

Miles

4000

T

odunodunodunodunodunodunodunodunodun

CandomCandomCandomblé 

UmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbundaUmbunda

MacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumbaMacumba

BatuqueBatuqueBatuqueBatuqueBatuqueBatuqueBatuqueBatuque

Africans recaptured and Africans recaptured and Africans recaptured and 
returetureturned to Africa 

Africans recaptured and 
ned to Africa 

Africans recaptured and 

104,000
104,000
104,000
104,000
104,000
104,000
104,000
104,000
104,000
104,000

756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000
756,000

389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000
389,000

337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000337,000

1,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,0001,209,000
1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,999,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

1,695,000

5,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,0005,695,000

51,000
51,000
51,000
51,000
51,000
51,000

543,000543,000543,000543,00098,00098,00098,00098,000

2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000
2,281,000

1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000
1,568,000

818,000

144,000

31,000
31,000
31,000
31,000
31,000
31,000
31,000294,000294,000294,000294,000

2,692,000
2,692,000
2,692,000
2,692,000
2,692,000
2,692,000
2,692,000
2,692,00073,000

390,000
774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

774,000

138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000
138,000

equatorequator

The Valongo Valongo V WharfWharfW
150 Years AgoYears AgoY

BatuqueBatuque

102



Realmente havia toda uma infraestrutura necessária 
para apoiar tal indústria. Se o africano chegava ao 
Cais do Valongo doente, era levado ao hospital para se 
obter um preço melhor com a sua futura venda. Se não, 
ia para o Cemitério dos Pretos Novos. Se fosse capaz 
de fugir e estabelecer-se em um quilombo, este seria o 
da Pedra do Sal. Mas o destino mais provável era ir 
parar no Largo do Depósito, onde os escravos eram 
domados e engordados por duas ou três semanas, e 
mantidos num desses armazéns ao longo da rua. Ao 
final eram levados para uma das pracinhas na região 
para venda, o que resultou em uma série de espaços 
públicos.

É possível conectar essa análise histórica com a 
cidade contemporânea. Descobri que muitos desses 
espaços e prédios ainda existem, por vezes sem 
nenhum sinal que os identifique. Alguns deles estão 
disponíveis para o uso pela prefeitura. No primeiro 
mapa estão demarcados os locais (figura 08), o que nos 
dava a oportunidade de criar não apenas um 
memorial discreto, mas uma constelação de locais 
entrelaçados com o espaço quotidiano da região 
portuária.  

Figura 07: Mapa da vista que os africanos tinham 

quando chegavam ao Cais da Baía de Guanabara 

produzido pela autora.

THE HISTORIC VALONGO WHARF COMPLEX

THE CONTEMPORARY CITY

s a l e
one of  many points of  sale in the area 
for the purchase and sale of  africans

d o c k s 
designed by Andre Reboucas, 
an Afro-Brazilian, in 1861 

d e p o s i t 
africans held for 2-4 week fattening 
and taming process

s a m b a  a t  s a l t  r o ck 
a quilombo & refuge for africans, said 
to be the birthplace of  samba

a r r i v a l 
the dock marking the point of
landfall for africans

w a r e h o u s i n g
the buildings lining the circuit largely 
housed africans and associated supplies

o p e n   b u r i a l    g r o u n d 
open burial ground for africans dead on 
arrival or who died during the taming period

s l a v e  h o s p i t a l 
hospital for africans who had 
fallen ill before their purchase

j o u r n e y 
ships enter through the mouth of  the 
Guanabara Bay, following 3 to 4 months at sea

d e e p w a t e r  a n c h o r  z o n e 
t r a n s f  e r 
africans transfer to small skiffs

c o n s t r u c t e d   e d g e 
constructed through a number of  fill 
operations over the last 100 years

f  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a 
first favela in Brazil, started as a 
settlement area of  freed slaves 

c e n t r a l   s t a t i o n 
commuter rail linking middle/lower class suburbs, 
where many Afro-Brazilians live

a v e n i d a  r i o  b r a n c o 
major connector to the financial district

r u a   c a m e r i n o 
one of  two streets with access to the financial district 
and a relic of  the transporting of  africans

< to the financial district

c r u i s e   t e r m i n a l s 
former industrial warehouses now
serving as passenger cruise terminals

m o r r o   d a   c o n c e i ç ã o 
a hilltop residential neighborhood facing development 
pressures due to colonial architecture and waterfront views

q u i l o m b o  d a  p e d r a  d o   s a l 
the former maroon community remains the site of  many 
Afro-Brazilian cultural events

r e m a i n s   f  r o m   b u r i a l 
since 1996, residents of  this neighborhood 
have continued to find remains of  humans dating
back to its use as open burial ground

OLYMPIC AND MAYORAL REDEVELOPMENT PLAN

2011 ARCHEOLOGICAL DISCOVERY OF THE STONE JETTY

SITES OF INTERVENTION: A MULTI-TIERED CONSTELLATION

new light rail syste
m under con

struction

s a l e
one ofone ofone o  many points of many points of many points o  sale in the area rea r
for the purchase and sale orchase and sale or fchase and sale ofchase and sale o  africans

d o c k s 
designed by Andrdesigned by Andrdesigned by And e Rre Rr eboucasboucasbouca , s, s
an Afran Afran Af o-Braro-Brar zilian, in 1861 zilian, in 1861 z

d e p o s i t 
africans held for 2-4 week fattening 
and taming processrocessr

s a m b a  a t  s a l t  r o ck ck c
a quilombo & refuge for africanrefuge for africanr s, said s, said s
to be the birto be the birto be the bi thplace orthplace or fthplace ofthplace o  samba

a r r i v a l 
the dock marking the point ock marking the point oc fk marking the point ofk marking the point o
landfall for africanslandfall for africanslandfall for africanslandfall for africans

w a r e h o u s i n g
the buildings lining the cirthe buildings lining the cirthe buildings lining the ci cuit larcuit lar rgely rgely r
housed africans and associated supplies

o p e n   b u r i a l    g r o u n d 
open burial gropen burial gropen burial g ound for africans dead on round for africans dead on r
arrrrr irir val or val or v who died during the taming periodho died during the taming periodho died during the taming periodho died during the taming periodwho died during the taming periodw

s l a v e  h o s p i t a l 
hospital for africans hospital for africans wwho had ho had who had w
fallen ill befofallen ill before their pue their pue their pure their pur rrrchasechasechaserchaserrchaserrchaser

j o u r n e y 
ships enter through the mouth oough the mouth orough the mouth or fough the mouth ofough the mouth oough the mouth ofough the mouth o  the 
Guanabara BayGuanabara BayGuanabara Ba , following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at seay, following 3 to 4 months at seay

d e e p w a t e r  a n c h o r  z o n e 
t r a n s t r a n s t r a n s t r a n s f  e r 
africans transafricans transafricans transfafricans transfafricans trans er to small skifer to small skif fer to small skifer to small ski fsffsfer to small skifer to small ski fser to small skifer to small ski

103



Fazer esses diagramas foi um modo de representar as 
culturas espaciais da memória afro-brasileira antes de 
projetar. Assim ficou claro que a memória já estava 
incorporada nos usos e nas tradições destes espaços 
e nosso projeto deveria destacar isso de algum modo. 
Então, eu projetei um memorial discreto, mas o que 
está aqui era uma constelação de projetos e 
entrelaçada entre o espaço conhecido entre 1850 e 
1920 como Pequena África, e a zona portuária.  São oito 
projetos discretos que a prefeitura poderia incluir nos 
planos de desenvolvimento do circuito.

Figura 08: Mapa dos locais 

demarcados produzido pela autora.

Figura 09: Propostas de projetos discretos 

para a prefeitura produzido pela autora.

THE HISTORIC VALONGO WHARF COMPLEX

THE CONTEMPORARY CITY

s a l e
one of  many points of  sale in the area 
for the purchase and sale of  africans

d o c k s 
designed by Andre Reboucas, 
an Afro-Brazilian, in 1861 

d e p o s i t 
africans held for 2-4 week fattening 
and taming process

s a m b a  a t  s a l t  r o ck 
a quilombo & refuge for africans, said 
to be the birthplace of  samba

a r r i v a l 
the dock marking the point of
landfall for africans

w a r e h o u s i n g
the buildings lining the circuit largely 
housed africans and associated supplies

o p e n   b u r i a l    g r o u n d 
open burial ground for africans dead on 
arrival or who died during the taming period

s l a v e  h o s p i t a l 
hospital for africans who had 
fallen ill before their purchase

j o u r n e y 
ships enter through the mouth of  the 
Guanabara Bay, following 3 to 4 months at sea

d e e p w a t e r  a n c h o r  z o n e 
t r a n s f  e r 
africans transfer to small skiffs

c o n s t r u c t e d   e d g e 
constructed through a number of  fill 
operations over the last 100 years

f  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a 
first favela in Brazil, started as a 
settlement area of  freed slaves 

c e n t r a l   s t a t i o n 
commuter rail linking middle/lower class suburbs, 
where many Afro-Brazilians live

< to the financial district

a v e n i d a  r i o  b r a n c o 
major connector to the financial district

r u a   c a m e r i n o 
one of  two streets with access to the financial district 
and a relic of  the transporting of  africans

< to the financial district

c r u i s e   t e r m i n a l s 
former industrial warehouses now
serving as passenger cruise terminals

m o r r o   d a   c o n c e i ç ã o 
a hilltop residential neighborhood facing development 
pressures due to colonial architecture and waterfront views

q u i l o m b o  d a  p e d r a  d o   s a l 
the former maroon community remains the site of  many 
Afro-Brazilian cultural events

r e m a i n s   f  r o m   b u r i a l 
since 1996, residents of  this neighborhood 
have continued to find remains of  humans dating
back to its use as open burial ground

OLYMPIC AND MAYORAL REDEVELOPMENT PLAN

2011 ARCHEOLOGICAL DISCOVERY OF THE STONE JETTY

SITES OF INTERVENTION: A MULTI-TIERED CONSTELLATION

new light rail syste
m under con

struction

THE HISTORIC VALONGO WHARF COMPLEX

THE CONTEMPORARY CITY

s a l e
one ofone ofone o  many points of many points of many points o  sale in the area rea r
for the purchase and sale orchase and sale or fchase and sale ofchase and sale o  africans

d o c k s 
designed by Andrdesigned by Andrdesigned by And e Rre Rr eboucasboucasbouca , s, s
an Afran Afran Af o-Braro-Brar zilian, in 1861 zilian, in 1861 z

d e p o s i t 
africans held for 2-4 week fattening 
and taming processrocessr

s a m b a  a t  s a l t  r o ck ck c
a quilombo & refuge for africanrefuge for africanr s, said s, said s
to be the birto be the birto be the bi thplace orthplace or fthplace ofthplace o  samba

a r r i v a l 
the dock marking the point ock marking the point oc fk marking the point ofk marking the point o
landfall for africanslandfall for africanslandfall for africanslandfall for africans

w a r e h o u s i n g
the buildings lining the cirthe buildings lining the cirthe buildings lining the ci cuit larcuit lar rgely rgely r
housed africans and associated supplies

o p e n   b u r i a l    g r o u n d 
open burial gropen burial gropen burial g ound for africans dead on round for africans dead on r
arrrrr irir val or val or v who died during the taming periodho died during the taming periodho died during the taming periodho died during the taming periodwho died during the taming periodw

s l a v e  h o s p i t a l 
hospital for africans hospital for africans wwho had ho had who had w
fallen ill befofallen ill before their pue their pue their pure their pur rrrchasechasechaserchaserrchaserrchaser

j o u r n e y 
ships enter through the mouth oough the mouth orough the mouth or fough the mouth ofough the mouth oough the mouth ofough the mouth o  the 
Guanabara BayGuanabara BayGuanabara Ba , following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at seay, following 3 to 4 months at seay

d e e p w a t e r  a n c h o r  z o n e 
t r a n s t r a n s t r a n s t r a n s f  e r 
africans transafricans transafricans transfafricans transfafricans trans er to small skifer to small skif fer to small skifer to small ski fsffsfer to small skifer to small ski fser to small skifer to small ski

c o n s t r u c t e d   e d g e 
constrconstrconst ucted thructed thr rough a number orough a number or fough a number ofough a number o  fill 
operations over the last 100 years

f  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a 
first ffirst fafirst fafirst f vela in Bravela in Bravela in Brazzil, stail, stazil, stazzil, staz rted as a ted as a rted as a r
settlement asettlement asettlement area oea orea or ffea ofea oea ofea o  f f fr fr f fr f eed sleed sleed slreed slr aaeed slaeed sl ves ves 

c e n t r a l   s t a t i o n c e n t r a l   s t a t i o n 
commuter rail linking middle/locommuter rail linking middle/lowwer class suburber class suburbs, s, s
whewhew re many Afe many Afre many Afr rre many Afre many Afe many Afre many Af o-Brao-Braro-Brarro-Brar zzilians lilians lzilians lzzilians lz iilians liilians l ve

< to the financial district

< to the financial district

< to the financial district

a v e n i d a  r i o  b r a n c o 
major connector to the financial district

r u a   c a m e r i n o 
one ofone ofone o  tw tw t o stro stro st eets with access to the financial district reets with access to the financial district r
and a relic orelic or felic ofelic o  the transporting orting or fting ofting o  africans

< to the financial district

< to the financial district

< to the financial district

< to the financial district

c r u i s e   t e r m i n a l s 
former industrial rmer industrial r wawaw rehouses nowrehouses nowr
serving as passenger crving as passenger cr rving as passenger crving as passenger c uise teruise ter rminalsrminalsr

m o r r o   d a   c o n c e i ç ã o 
a hilltop residential neighborhood facing dresidential neighborhood facing dr eesidential neighborhood facing deesidential neighborhood facing d velopment 
pressuressur res due to colonial aes due to colonial ares due to colonial ar rchitecturchitectur re and re and r waterfwaterfw raterfraterf ont viewsront viewsr

q u i l o m b o  d a  p e d r a  d o   s a l 
the former marmer mar roon community roon community r remains the site oremains the site or femains the site ofemains the site o  many 
AfrAfrAf o-Braro-Brar zilian cultural zilian cultural z events

r e m a i n s   f  r o m   b u r i a l 
since 1996, since 1996, residents oresidents or fesidents ofesidents o  this neighborhood 
hhaave continued to find ve continued to find ve continued to find rremains oremains or femains ofemains o  humans dating
baback to its use as open burial gk to its use as open burial gk to its use as open burial gk to its use as open burial gck to its use as open burial gc rk to its use as open burial grk to its use as open burial g oundroundr

OLYMPIC AND MAYORAL REDEVELOPMENT PLAN

2011 ARCHEOLOGICAL DISCOVERY OF THE STONE JETTY2011 ARCHEOLOGICAL DISCOVERY OF THE STONE JETTY

new light rail syste
m under con

st

new light rail syste
m under con

str

new light rail syste
m under con

str

new light rail syste
m under con

st uctionructionr

104



ribbon / clay / vegetation  

Além disso, eu trouxe a pesquisa das espécies de 
plantas que foram trazidas da África, para que 
possamos usá-las como uma ferramenta de projeto 
em torno dessa constelação.  

Vamos dar uma olhada em algum desses oito projetos. 
Por exemplo, o epicentro do Cais do Valongo, para ver 
como tudo isso se conecta. O obelisco da imperatriz 
Teresa Cristina fica no lugar criando um diálogo entre 
o nosso projeto e a monumentalidade do obelisco. 
Estamos dizendo que o poder da nossa memória é 
maior do que a do monumento.

Identifiquei gêneros nativos em ambos os continentes. 
Como no Candomblé, eles dizem que a base da árvore 
é o lugar onde seus antepassados se reúnem. Então, a 
tradição é marcar isso com tecido branco e paredes 
brancas ao redor da base da árvore. Assim, explorei 
isso em diversas formas que esse envoltório de tecido 
pudesse sugerir.

Figura 10: Proposta de projeto para o Cais do Valongo. 

Fonte: acervo pessoal.

Figura 11: Desenhos e Imagens do Candomblé,

Fonte: acervo pessoal.

h e a v e n

e a r t h 

b r a n c h i n g   r o o t 
domain of  Omulú |  guide to the ancestors and the spirits of  the dead

m o d e l i n g   t h r e e   w o r l d s  
the architecture of  the genus Ficus 

represents three worlds along one axis. 

b r a n c h i n g   t r u n k 
linked to the creation of  humanity

c e n t e r   o f    t h e   u n i e v e r s e
the intersection of  the base of  the Ficus tree and the earth’s surface 
forms a vertical / horizontal axis that is the center of  the universe

 o j á 
a white cloth or wall is placed around the Ficus tree to 

mark the presence of  the ancestors

h o r i z o n t a l   a x i s  
domain of  Iemanjá & Nanã | link to ruins & the ocean

h e a v e n

e a r t h 

b r a n c h i n g   r o o t 
domain of  Omulú |  guide to the ancestors and the spirits o

b r a n c h i n g   t r u n k 
linked to the creation of  humanity

h o r i z o n t a l   a x i s  
domain of  Iemanjá & Nanã | link to ruins & the ocean

Fazer esses diagramas foi um modo de representar as 
culturas espaciais da memória afro-brasileira antes de 
projetar. Assim ficou claro que a memória já estava 
incorporada nos usos e nas tradições destes espaços 
e nosso projeto deveria destacar isso de algum modo. 
Então, eu projetei um memorial discreto, mas o que 
está aqui era uma constelação de projetos e 
entrelaçada entre o espaço conhecido entre 1850 e 
1920 como Pequena África, e a zona portuária.  São oito 
projetos discretos que a prefeitura poderia incluir nos 
planos de desenvolvimento do circuito.

Figura 08: Mapa dos locais 

demarcados produzido pela autora.

Figura 09: Propostas de projetos discretos 

para a prefeitura produzido pela autora.

THE HISTORIC VALONGO WHARF COMPLEX

THE CONTEMPORARY CITY

s a l e
one of  many points of  sale in the area 
for the purchase and sale of  africans

d o c k s 
designed by Andre Reboucas, 
an Afro-Brazilian, in 1861 

d e p o s i t 
africans held for 2-4 week fattening 
and taming process

s a m b a  a t  s a l t  r o ck 
a quilombo & refuge for africans, said 
to be the birthplace of  samba

a r r i v a l 
the dock marking the point of
landfall for africans

w a r e h o u s i n g
the buildings lining the circuit largely 
housed africans and associated supplies

o p e n   b u r i a l    g r o u n d 
open burial ground for africans dead on 
arrival or who died during the taming period

s l a v e  h o s p i t a l 
hospital for africans who had 
fallen ill before their purchase

j o u r n e y 
ships enter through the mouth of  the 
Guanabara Bay, following 3 to 4 months at sea

d e e p w a t e r  a n c h o r  z o n e 
t r a n s f  e r 
africans transfer to small skiffs

c o n s t r u c t e d   e d g e 
constructed through a number of  fill 
operations over the last 100 years

f  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a 
first favela in Brazil, started as a 
settlement area of  freed slaves 

c e n t r a l   s t a t i o n 
commuter rail linking middle/lower class suburbs, 
where many Afro-Brazilians live

< to the financial district

a v e n i d a  r i o  b r a n c o 
major connector to the financial district

r u a   c a m e r i n o 
one of  two streets with access to the financial district 
and a relic of  the transporting of  africans

< to the financial district

c r u i s e   t e r m i n a l s 
former industrial warehouses now
serving as passenger cruise terminals

m o r r o   d a   c o n c e i ç ã o 
a hilltop residential neighborhood facing development 
pressures due to colonial architecture and waterfront views

q u i l o m b o  d a  p e d r a  d o   s a l 
the former maroon community remains the site of  many 
Afro-Brazilian cultural events

r e m a i n s   f  r o m   b u r i a l 
since 1996, residents of  this neighborhood 
have continued to find remains of  humans dating
back to its use as open burial ground

OLYMPIC AND MAYORAL REDEVELOPMENT PLAN

2011 ARCHEOLOGICAL DISCOVERY OF THE STONE JETTY

SITES OF INTERVENTION: A MULTI-TIERED CONSTELLATION

new light rail syste
m under con

struction

THE HISTORIC VALONGO WHARF COMPLEX

THE CONTEMPORARY CITY

s a l e
one ofone ofone o  many points of many points of many points o  sale in the area rea r
for the purchase and sale orchase and sale or fchase and sale ofchase and sale o  africans

d o c k s 
designed by Andrdesigned by Andrdesigned by And e Rre Rr eboucasboucasbouca , s, s
an Afran Afran Af o-Braro-Brar zilian, in 1861 zilian, in 1861 z

d e p o s i t 
africans held for 2-4 week fattening 
and taming processrocessr

s a m b a  a t  s a l t  r o ck ck c
a quilombo & refuge for africanrefuge for africanr s, said s, said s
to be the birto be the birto be the bi thplace orthplace or fthplace ofthplace o  samba

a r r i v a l 
the dock marking the point ock marking the point oc fk marking the point ofk marking the point o
landfall for africanslandfall for africanslandfall for africanslandfall for africans

w a r e h o u s i n g
the buildings lining the cirthe buildings lining the cirthe buildings lining the ci cuit larcuit lar rgely rgely r
housed africans and associated supplies

o p e n   b u r i a l    g r o u n d 
open burial gropen burial gropen burial g ound for africans dead on round for africans dead on r
arrrrr irir val or val or v who died during the taming periodho died during the taming periodho died during the taming periodho died during the taming periodwho died during the taming periodw

s l a v e  h o s p i t a l 
hospital for africans hospital for africans wwho had ho had who had w
fallen ill befofallen ill before their pue their pue their pure their pur rrrchasechasechaserchaserrchaserrchaser

j o u r n e y 
ships enter through the mouth oough the mouth orough the mouth or fough the mouth ofough the mouth oough the mouth ofough the mouth o  the 
Guanabara BayGuanabara BayGuanabara Ba , following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at sea, following 3 to 4 months at seay, following 3 to 4 months at seay

d e e p w a t e r  a n c h o r  z o n e 
t r a n s t r a n s t r a n s t r a n s f  e r 
africans transafricans transafricans transfafricans transfafricans trans er to small skifer to small skif fer to small skifer to small ski fsffsfer to small skifer to small ski fser to small skifer to small ski

c o n s t r u c t e d   e d g e 
constrconstrconst ucted thructed thr rough a number orough a number or fough a number ofough a number o  fill 
operations over the last 100 years

f  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a  a v e l a   d a   p r o v i d e n c i a 
first ffirst fafirst fafirst f vela in Bravela in Bravela in Brazzil, stail, stazil, stazzil, staz rted as a ted as a rted as a r
settlement asettlement asettlement area oea orea or ffea ofea oea ofea o  f f fr fr f fr f eed sleed sleed slreed slr aaeed slaeed sl ves ves 

c e n t r a l   s t a t i o n c e n t r a l   s t a t i o n 
commuter rail linking middle/locommuter rail linking middle/lowwer class suburber class suburbs, s, s
whewhew re many Afe many Afre many Afr rre many Afre many Afe many Afre many Af o-Brao-Braro-Brarro-Brar zzilians lilians lzilians lzzilians lz iilians liilians l ve

< to the financial district

< to the financial district

< to the financial district

a v e n i d a  r i o  b r a n c o 
major connector to the financial district

r u a   c a m e r i n o 
one ofone ofone o  tw tw t o stro stro st eets with access to the financial district reets with access to the financial district r
and a relic orelic or felic ofelic o  the transporting orting or fting ofting o  africans

< to the financial district

< to the financial district

< to the financial district

< to the financial district

c r u i s e   t e r m i n a l s 
former industrial rmer industrial r wawaw rehouses nowrehouses nowr
serving as passenger crving as passenger cr rving as passenger crving as passenger c uise teruise ter rminalsrminalsr

m o r r o   d a   c o n c e i ç ã o 
a hilltop residential neighborhood facing dresidential neighborhood facing dr eesidential neighborhood facing deesidential neighborhood facing d velopment 
pressuressur res due to colonial aes due to colonial ares due to colonial ar rchitecturchitectur re and re and r waterfwaterfw raterfraterf ont viewsront viewsr

q u i l o m b o  d a  p e d r a  d o   s a l 
the former marmer mar roon community roon community r remains the site oremains the site or femains the site ofemains the site o  many 
AfrAfrAf o-Braro-Brar zilian cultural zilian cultural z events

r e m a i n s   f  r o m   b u r i a l 
since 1996, since 1996, residents oresidents or fesidents ofesidents o  this neighborhood 
hhaave continued to find ve continued to find ve continued to find rremains oremains or femains ofemains o  humans dating
baback to its use as open burial gk to its use as open burial gk to its use as open burial gk to its use as open burial gck to its use as open burial gc rk to its use as open burial grk to its use as open burial g oundroundr

OLYMPIC AND MAYORAL REDEVELOPMENT PLAN

2011 ARCHEOLOGICAL DISCOVERY OF THE STONE JETTY2011 ARCHEOLOGICAL DISCOVERY OF THE STONE JETTY

new light rail syste
m under con

st

new light rail syste
m under con

str

new light rail syste
m under con

str

new light rail syste
m under con

st uctionructionr

105



Fiz este envoltório branco de tecido em torno de 
formas circulares com a função de conectar a favela 
da Providência e a sua entrada no contexto urbano. 
Ele continua conectando o sítio e a favela com as 
docas projetadas por André Rebouças, um engenheiro 
negro, em 1871.

O Obelisco da imperatriz 
Teresa Cristina realmente faz 
um diálogo com nosso 
projeto porque há um plantio 
de árvores próximo e na 
nossa proposta, sugerimos 
plantações de árvores para 
sombra e também para 
marcar onde nossos 
antepassados se reuniam, 
para reforçar o poder dos 
mesmos.  Então, em oposição 

Figura 12: Desenho produzido pela autora.

Figura 13: Desenho produzido pela autora.

aos procedimentos que se adota na escavação de 
sítios arqueológicos, onde normalmente se tem este 
envoltório branco em todo o perímetro do local 
escavado, apagando a delimitação entre arqueologia 
e cidade, e entre o passado, presente e futuro, pode-se, 
no caso, ter alguém sentado no envoltório esperando 
o ônibus ou numa roda de capoeira. Tudo misturado, 
acompanhando o ritual do cotidiano.

106



O seguinte projeto localiza-se ao final da avenida 
Barão de Tefé, onde hoje em dia estão os armazéns de 
propriedade da prefeitura. Eles não são tombados 
mas possuem um grande significado histórico porque 
foram construídos em um aterro, em uma área que 
historicamente era domínio do mar, na aproximação 
ao Cais do Valongo. A prefeitura propôs manter estes 
armazéns como ponto de desembarque para navios e 
cruzeiros mas no projeto, eu gostaria de sugerir a 
remoção de um desses armazéns para reconectar o 
circuito com o mar. 

Existem inúmeros rituais afro-brasileiros ligados ao 
mar especialmente vinculados à iemanjá. Como um 
convite a vê-los de perto da água, podemos ativar uma 
nova praça ao final da avenida Barão de Tefé. Ela 
incorporaria uma camada fina de cerca de quinze 
milímetros de espessura que refletisse o céu. Seria 
basicamente uma plataforma bem sutil, trazendo uma 
sensação do infinito como se realmente se flutuasse 
em cima do mar. Essa camada de água serviria como 
microclima que refrescaria as pessoas mas também as 
convidaria a tocar a água. Imagino que crianças 
gostariam de brincar ali, mas ao mesmo tempo seria 
um momento de limpeza conectando ao ritual da 
nossa memória.

Figura 14: Desenho produzido pela autora.

107



Para a rua Sacadura Cabral, estudei uma ideia gráfica 
para a sua pavimentação e vegetação. A rua constitui 
historicamente a linha da costa e portanto a costura 
entre o Brasil e o continente africano. Então o gráfico 
faz como um padrão zíper com as plantas estourando 
da costura. A pavimentação se faria de tijolos 
representando o solo vermelho das duas costas e 
poderia ser iluminado para se ter uma leitura mais 
dramática do mesmo e também para poder ser visto 
ao longe, das favelas.  

Na área do jardim do Valongo, poderíamos trazer um 
conjunto de belas escadarias brancas partindo do 
Quilombo da Pedra do Sal.  O jardim do Valongo está 
abaixo e pode se conectar com o largo onde ficavam 
os depósitos. Nas laterais das escadas caberia a 
colocação de vegetação africana. Já deve haver um 
Axé no local, e assim nós poderíamos projetar as 
escadas para oferecer lugares para sentar, como uma 
pausa para contemplação.

Figura 15: Desenho produzido pela autora.

Figura 16: Desenho produzido pela autora.

108



A sede do afoxé dos Filhos de Gandhy foi restaurada 
em nossa proposta, as escadas poderão conectar os 
quatro pontos históricos do largo, do depósito até o 
quilombo. Pesquisei o uso do concreto para formar um 
envoltório criando algo que possa ser um banco, ou 
uma caixa de meditação ou alguma descrição do 
significado da área, tudo em um único objeto, no qual 
as crianças possam brincar, as pessoas se sentarem e 
outras lerem as inscrições, em uma mistura de tudo 
como ocorre nas letras tristes de um samba.  

Figura 17: Desenho produzido pela autora.

Figura 18: Desenho produzido pela autora.

109



Diante disso, a luta continua, esse projeto 
continua e por isso eu gostaria de concluir 
dizendo que esse diálogo de hoje é muito 
importante para projetos assim, para 
expandir as ferramentas da arquitetura e 
nosso entendimento sobre o que é 
necessário para que os arquitetos façam 
projetos relevantes culturalmente e 
ecologicamente, e que essas duas 
dimensões possam ser integradas. Por isso 
eu quero agradecer a vocês por organizar 
este congresso e pelo convite para 
participação.  

Figura 20: Imagens do circuito em momentos diferentes.

Fonte: acervo pessoal.

Figura 21: Imagens  produzidas por Sara Zewde.

Fonte: acervo pessoal.

Fiz um modelo em grande escala da área mostrando a 
interação entre os projetos e como o Cais do Valongo 
se constituiu seu epicentro.  Vê-se a circulação ao 
redor desse sítio arqueológico e ao lado do hospital, a 
conexão com o circuito que vai até o teleférico da 
favela da Providência. Então essas seriam as vistas do 
teleférico, na qual se vê a praça que está ao redor do 
sítio arqueológico até àquela praça no final da 
avenida Barão de Tefé, que receberia as águas da baía.   

Uma pequena vitória incluiu o plantio de um baobá 
duas semanas antes das Olimpíadas do Rio de Janeiro 
ao lado do Cais.  Ainda estamos defendendo a 
continuação deste projeto dez anos depois mas essa 
pequena vitória foi importante pois, pela filosofia 
afro-brasileira, as raízes do baobá, na África e no Brasil 
se tocam sob o fundo do Oceano. Então pensamos 
que esse é um sinal que o projeto vai continuar.  

Figura 19: Desenho produzido pela autora.

110



Diante disso, a luta continua, esse projeto 
continua e por isso eu gostaria de concluir 
dizendo que esse diálogo de hoje é muito 
importante para projetos assim, para 
expandir as ferramentas da arquitetura e 
nosso entendimento sobre o que é 
necessário para que os arquitetos façam 
projetos relevantes culturalmente e 
ecologicamente, e que essas duas 
dimensões possam ser integradas. Por isso 
eu quero agradecer a vocês por organizar 
este congresso e pelo convite para 
participação.  

Figura 20: Imagens do circuito em momentos diferentes.

Fonte: acervo pessoal.

Figura 21: Imagens  produzidas por Sara Zewde.

Fonte: acervo pessoal.

111





Karina Oliveira

Marina Medeiros

Roseline Oliveira

Asher Kiperstock

João Areosa

Louise Cerqueira

Josemary Ferrare

Juliana Michaello Dias



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Karina Mendonça Tenório de Magalhães Oliveira

Marina Milito de Medeiros

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

SAUDADES DO MEU VIZINHO.

memória, arte e catástrofe

114



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

¹ Informações retiradas da transcrição 
da Teia: Saudades do meu vizinho, a 
partir do depoimento da arquiteta e 
urbanista Gardênia Nascimento Santos, 
secretária adjunta de estratégia e 
projetos prioritários da Prefeitura 
Municipal de Maceió.

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

115



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

² Vídeo exibido durante a teia que 
mostra o caminho percorrido até a casa 
de Dona Zeza e o esvaziamento do 
bairro de Bebedouro. Acesso em: 
https://youtu.be/1u8EBwSxpr8

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

116



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

Figura 01: Zeza do Coco, Patrimônio vivo dde Alagoas.

Fonte: Rafael Almeida.

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

² Vídeo exibido durante a teia que 
mostra o caminho percorrido até a casa 
de Dona Zeza e o esvaziamento do 
bairro de Bebedouro. Acesso em: 
https://youtu.be/1u8EBwSxpr8

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

117



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

118



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

119



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

³ Perfil idealizado por Paulo Accioly na 
rede social Instagram. 
Acesso:@agentefoifelizaqui 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

120



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

Figura 02: Colagem do Projeto Ä gente foi feliz 

aqui" - Gabirel, filho de Maria Cará.

Fonte: Paulo Accioly e Renata Baracho.

Figura 03: Colagem do Projeto Ä gente foi 

feliz aqui" - Dona Eliliet.

Fonte: Paulo Accioly e Renata Baracho.

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

³ Perfil idealizado por Paulo Accioly na 
rede social Instagram. 
Acesso:@agentefoifelizaqui 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

121



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

122



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

123



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

124



feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

REFERÊNCIAS

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

1 3      T E I A S

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

feito, bonito”. 
(Transcrição do canto - 

Zeza do coco, 2021) 

O que podemos pensar sobre a 
forma com que nos colocamos no 
mundo hoje? Como estamos 
construindo, ou poderíamos dizer, 
destruindo as nossas cidades? É 
nesse lugar que nós queremos viver? 
Encarando esse evento com uma 
grande conexão e enlaçamentos de 
teias, é possível retomar, mais uma 
vez, o pensamento do mestre Ailton 
Krenak,. Ele nos convida a refletir 
sobre o nosso posicionamento diante 
da cidade e de como nos tornamos 
reféns desse lugar que nos engole. 
Devorados por aquilo que 
construímos com nossas próprias 
mãos, “picotamos nossos rios, nossas 
bacias hidrográficas” para nos 
alimentar, para expandir áreas de 
produção de bens que a cidade 
necessita, mas que não é capaz de 
produzir por si mesma.

“Nós vamos avançando 
sobre a paisagem e 
amontoando ferro, pedra e 
cimento.  Materiais que 
não respiram e nós 
precisamos respirar. (...) 
Seria como você pedir 
para alguém fechar os 
olhos e imaginar 
paisagens agradáveis que 
se pudesse conceber em 
diferentes continentes, em 
diferentes lugares do 
mundo. E a seguir 
perguntasse se a pessoa 
gostaria de cobrir esses 
lugares com cimento, ferro, 
pedra ou qualquer outra 
composição. Porque é 
disso que são feitas as 

Buscamos, através desses escritos, 
transpor em palavras toda a 
intensidade que se fez presente 
naquilo que chamamos de Teia. Uma 
trama emaranhada de tecidos, de 
linhas e nós, de pontas soltas e 
presas. Uma grande colcha de 
retalhos que se embaraçam e 
entrelaçam diante de gritos e de 
silêncios. Aqui, são tecidos fios de 
experiências, ouvindo-se vozes que 
se cruzam a partir de uma tragédia, 
com relatos que ora se prendem, em 
um nó bem apertado, ora se deixam 
afrouxar, se desvelando em uma dor 
da experiência única, vivida. 

Essa roda de conversa, denominada 
Saudades do meu vizinho: memória, 
arte e catástrofe, se produz a partir 
dos rasgos da materialidade, dos 
ruídos, mas também dos vestígios, 
das feridas dos corpos, da memória, 
das ausências. Aborda mais uma 
história de desastre ambiental no 
Brasil causado por uma grande 
empresa mineradora que atinge 
cinco bairros na cidade de Maceió e 
transborda além.

Aqui, serão expressos recortes dessa 
roda de conversa proposta no I 
Congresso Internacional de Estudos 

da Paisagem – Patrimônios em 
silêncio, destacando falas 
importantes que nos conduzem a 
refletir sobre as nossas cidades e 
nossa forma de permanecer no 
mundo. Talvez possamos nos 
apropriar da fala do mestre Ailton 
Krenak em seu livro Ideias para adiar 
o fim do mundo (2019):

“Neste encontro, estamos 
tentando abordar o 
impacto que nós, 
humanos, causamos neste 
organismo vivo que é a 
Terra, que em algumas 
culturas continua sendo 
reconhecida como nossa 
mãe e provedora em 
amplos sentidos, não só na 
dimensão da subsistência 
e na manutenção das 
nossas vidas, mas também 
na dimensão 
transcendente que dá 
sentido à nossa 
existência.” (KRENAK, 2019. 
p.32)

A catástofre

A história que precede essa teia se 
inicia em 2018, a partir de um tremor 
de terra no bairro do Pinheiro em 
Maceió, e que ao longo dos anos vem 
se espalhando em outros bairros de 
Maceió como o Mutange, Bebedouro, 
Bom Parto e Farol. Esse fato se deve à 
exploração e extração de sal-gema 

no subsolo da cidade pela indústria 
cloro alcoolquímica Braskem, que se 
instalou na capital alagoana nos 
anos de 1970, no bairro do Pontal da 
Barra. 

Essa exploração intensa ao longo de 
mais de 40 anos se dispôs em 35 
minas de sal, perfuradas em até 1 km 
de profundidade cada, até o ponto 
de  colapso, ocorrendo o 
desabamento desses “buracos” e, em 
consequência, promovendo a 
movimentação do solo acima delas e 
o surgimento de rachaduras nas ruas 
e imóveis da região1.  

De imediato, moradores do Mutange 
foram removidos das margens da 
Lagoa Mundaú, diante da iminência 
de um desastre ainda maior. O bairro 
era habitado por famílias em 
situação de vulnerabilidade social, 
com moradias precárias, e que, por 
vezes, dependiam da dinâmica 
construída diante da lagoa, dos 
ofícios da pesca e do marisco. A 
desocupação seguiu para os bairros 
do Pinheiro, Bom Parto, Farol e 
Bebedouro, esse último, reduto 
histórico de Maceió, que abrigava 
grandes casarões e monumentos 

arquitetônicos tombados e 
protegidos por órgãos estaduais, e 
que agora se encontram junto aos 
outros, junto às memórias 
materializadas e abandonadas em 
um imenso vazio, aguardando os dias 
de sua iminente destruição.

Esse longo processo já atingiu 
aproximadamente 55 mil pessoas, e 
ainda se encontra sem estabilização. 
Há aqueles que permanecem em 
suas casas e que se negam a largar 
sua história para trás diante de uma 
promessa de indenização; aqueles 
que moram em bairros adjacentes, 
que mesmo não sendo atingidos 
diretamente, tiveram suas vidas 
afetadas diante dessa terra arrasada, 
famílias que dependiam de serviços 
encontrados nos bairros esvaziados, 
que cristalizaram amizades, 
construíram afetividades; e aqueles 
perfurados por essas minas, que se 
desprenderam da materialidade de 
suas casas, seus comércios, e que se 
espalharam pela cidade, 
atravessados por histórias que estão 
ruindo junto aos bairros, mas que se 
solidificam diante da memória, da 
saudade.  

Arte e memória 

A partir dessa Teia propomos então 
um debruçar sobre vozes que nos 
fizessem entender essas formas de 
resistência, em um permanecer 
intangível diante da arte e da 
memória. Um debate a partir de 
personagens e corpos que por certo 
nunca se cruzaram em seus 
cotidianos, mas que se aproximam e 
marcam os enlaçamentos desses 
bairros que se desprendem diante da 
materialidade, mas que fincam 
cicatrizes na intimidade de cada um 
deles e também na história de um 
corpo cidade. 

Maria Gardênia Nascimento Santos, 
arquiteta e urbanista e especialista 
em conservação e restauração dos 
Sítios e Monumentos Históricos; 
Maria José da Silva, conhecida como 
Zeza do Coco, patrimônio vivo do 
Estado de Alagoas desde 2015 e 
mestra do coco de roda Raízes que 
começou a dançar aos 5 anos e em 
1975 fundou o Grupo de Pagode 
Comigo Ninguém Pode; e Paulo 
Accioly, artista e realizador 
audiovisual nordestino, responsável 
pelo projeto “A gente foi feliz aqui”, em 
que retratou as histórias de famílias 
que foram removidas de suas casas 

no bairro do Pinheiro. Diante dessa 
diversidade das vozes convidadas, 
existe a convergência naquilo que as 
toca: a tragédia causada pela 
Braskem em Maceió.

Marina: “Dona Zeza não está na área 
atingida, não está no mapa, mas ela 
está praticamente ilhada. Como ela 
reside na parte alta do bairro, para 
chegar na casa dela  , tivemos que 
passar pela avenida principal de 
Bebedouro, avenida que a Gardênia 
mostrou anteriormente e que ligava 
o bairro ao centro da cidade. Este 
trecho já está totalmente interditado 
com portões, nem pedestre e nem 
bicicletas podem passar. Assim, para 
chegar na Chã de Bebedouro, onde 
eu fui buscar a Dona Zeza hoje, a 
gente tem que passar por toda uma 
área destruída, e é o único caminho 
para acessar a casa dela.”

Dona Zeza: “Nós estamos com quase 
nada lá. Quando a gente queria 
comprar qualquer coisa, um peixe 
que quisesse, tinha em Bebedouro. 
Além da gente ter perdido os 
motivos folclóricos essas coisas 
assim, a gente perdeu o mercado. O 
mercado que a gente fazia as 
compras todo sábado, é como se 
fosse o mercado da produção, mas 

que era menor, né? Mas era a 
feirinha de Bebedouro. Tinha o 
açougue, tinha o supermercado, as 
escolas… Foram oito ao todo entre o 
Flexal de Baixo e Bebedouro por ali, 
foram oito escolas fechadas, e a 
gente da Chã de Bebedouro já 
estamos quase sem nada, o 
transporte já não é o mesmo. A 
gente quer ir no comércio, é um 
sacrifício, não temos lotérica. A 
gente agora tem que pegar um 
carro lá na Chã de Bebedouro para 

a gente chegar no centro da cidade 
pra poder ter acesso à lotérica ou ir 
para outro bairro, na feirinha por lá. 
E quanto a gente tinha tudo isso em 
Bebedouro a gente não pagava o 
transporte para ir. E hoje a pessoa 
vai receber e se não tiver um 
dinheiro antes, guardado para 
pagar o transporte para ir, não pode 
receber, porque tudo é longe, não 
pode ir de pés. Aí quando tinha 
Bebedouro, era tudo normal lá, não 
tinha essa bagaceira que fizeram.” 

Dona Zeza, mestra do coco de roda, 
também nos faz refletir sobre a 
relação das manifestações culturais 
com o espaço, com a cidade que nos 
cerca. Nos faz perceber os limites 
tênues entre o patrimônio material e 
o imaterial, como essas instâncias se 
cruzam, se enlaçam em uma grande 
teia em que se apresentam 
indissociáveis. É nesse lugar do dia a 
dia, das caminhadas, da compra no 
mercado da esquina, das conversas 
na praça, nesse lugar de relações por 
vezes momentâneas, que se faz viva a 
construção desses sinais intangíveis 
na paisagem. 

A mestra criou vínculos com outros 
grandes representantes do folguedo 
alagoano, como Mestre Benon, um 
dos mais importantes líderes do 
guerreiro, manifestação cultural de 
canto e dança muito popular em 
Maceió, por meio desses encontros 
estabelecidos através do território. 
São as celebrações de bairro, as 
procissões, as festas do padroeiro, 
esse emaranhado de relações, essa 
rede de histórias que vão, aos 
poucos, desmoronando junto às 
edificações. 

Dona Zeza: Mestre Benon veio morar 
lá no Bebedouro, eu já morava lá. Só 
que eu conheço Mestre Benon de 
quando eu tinha 6 anos de idade, 
que ele era de Santa Efigênia e a 
gente dançava no guerreiro do 
finado Mané, primeiro mestre de 
guerreiro que eu dancei, e Mestre 

Benon era embaixador do guerreiro. 
E passou muitos anos, muitos anos, 
eu não vi mais Mestre Benon, aí eu 
vim morar em Bebedouro. Muita 
gente morava em Bebedouro e meu 
marido era da Chã de Bebedouro. 
Minha sogra criou dez filhos, tudo 
em Chã de Bebedouro. Ela foi uma 
fundadora daquela Chã onde ela 
morou mais de 80 anos. […]  Quando 
foi 1975, foi inaugurado o Bruno 
Ferrari, o conjunto que fizeram em 
Chã de Bebedouro. Aí foi o tempo da 
doutora Viviane Calheiros, foi ela 
que deu (inaudível) para tirar o 
pessoal e ela lá fez o Centro 
Comunitário Hélio Porto Lages e as 
psicólogas, o pessoal, ela botou lá, 
né? Que era pra gente ter uma 
assistência melhor, ter reuniões, ter 
artesanato, tudo a gente fazia lá. 
Então, a gente observando assim, 
muita gente da terceira idade que 
vieram quase todos do interior, a 
gente conversava, muitos eram do 
interior. E no interior, a pessoa que 
não souber dançar o pagode, que é 
o coco de roda, que aqui em Alagoas 
tem 3 nomes: pagode, coco e samba, 
se resume tudo em coco de roda. [...] 
E eu, mais minha sogra, a gente 
criou uma quantidade de gente para 
dançar e a gente formou um grupo 
de coco de raiz, de antigamente 
mesmo, de trupé mesmo, que agora 
está se perdendo essa tradição, e 
tão dançando aí de todo jeito, mas 
está bonito. E a gente conseguindo o 
traje, conseguimos fazer a 

apresentação em vários cantos. E 
sempre se reunia lá, no Centro 
Comunitário, ali era o QG da gente e 
um dia a gente conversando na 
porta, mas minha sogra, tinha uma 
planta chamada 
“Comigo-ninguém-pode” [...] a gente 
conversando sobre como ia ser e 
que a gente estava com quantidade 
de gente e instrumento para tocar, 
que eu sabia qual era também, aí eu 
disse “Comigo-ninguém-pode” aí, ela 
disse, “é mesmo, né Duarte? Vamos 
colocar “Comigo-ninguém-pode”. [...] 
Aí a gente criou uma quantidade, 22 
pessoas dançando, e só tocava 
ganzá e pandeiro [...]

O meu sogro também era mestre de 
coco e ele era o meu par também 
para dançar. Eu cantava ali com ele 
e quando era, fazia o refrão, as 
coisas assim, era embolada, eu 
corria pro meio, ia dançar também 
mais o povo. E assim, a gente… esse 
grupo ficou comigo e ela e a turma 
até 2009. [...] E eu cantei com 
grandes mestres que já Deus levou. 
Uns dos grandes mestres foram 
Mestre Venâncio, Mestre Verdelinho, 
Mestra Hilda, Mestra Virginia, 
Mestra Celsa, e por aí afora, vai… 
muitos mestres e mestras. Foi uma 
perda muito grande, mas faleceram 
muito bem com a idade bem 
avançada. Na época que a gente fez 
um grupo, só tinha nova eu, que 
tinha 20 anos. 

Dona Zeza: [...] eu já estou velha, com 
66 anos… preciso indenizar também 
o meu coco de roda, eu vou morar 
em outro canto, se eu for morar, 
onde vai parar tudo?... meu terreiro 
de candomblé, e o pessoal que a 
gente conhece, lá a gente tudo se 
conhece, é tudo uma família. E agora  
não só eu penso por mim, mas todo 
mundo que estava no Pinheiro, 
nesses bairros  todos… era tudo… 
ninguém sabe para onde estão, cadê 
os vizinho? Aquela vizinhança tem 
de tudo, né? É uma pena que tenha 
acontecido e Chã de Bebedouro não 
vai ser diferente, eu acho que vai 
acontecer. [...] E você sabe, o coco de 
roda é a primeira manifestação 
folclórica do estado de Alagoas. [...] 
Porque nasceu da tapagem de casa, 
aí junta assim, com a influência dos 
africanos com os índios: no africano 
tem mais o trupé e nos índios tem 
mais a roda. E também o trupé por 
quê? Para fazer a casa de pau a 
pique, o chão ficava molhado e não 
tinha cimento, nada […] aí ele jogava 
areia e depois fazia o trupé pra 
enxugar o piso, porque no outro dia 
a pessoa ia morar naquela casa. A 
minha mãe é artesã, fazia as portas 
de palha e janela, e as casas eram 
cobertas de palha. Eu participei 
muito da tapagem de casa, fiquei na 
lida, ia buscar água no rio, para 
aguar o barro e caia e me melava 
toda de barro, mas tá valendo bem. 
Tava no sonho, não tinha jeito não 
[...]

Eu sou engenheira de casa de pau à 
pique [...] eu sei toda madeira que é 
pra fazer a casa e o cipó para 
amarrar, que naquele tempo era 
assim, amarrava com cipó, cipó rabo 
de rato. [...] Aí dizia assim (cantando):

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo alto da Corada

Nós vamos assubir a serra da Barriga
Lá pelo Alto da Corada

Lá no Alto da Corada tem cipó rabo de 
rato,

Tem catinga de macaco, enrolado nas 
embaú ...

Gardênia: “Como é que a gente lida 
com a destruição do patrimônio 
histórico? Como é que a gente lida 
com um bairro, que é histórico, e 
que está literalmente afundando? 
Eu não sei. [...] Como se calcula a 
perda da história, das raízes e da 
memória da população? Por 
exemplo, os danos morais que eles 
estão recebendo.  [...] Como é que 
você é arrancado do seu lar, da sua 
história, das suas raízes e recebe 40 
mil reais por família? Que peso e 
que medida é esse? Eu 
particularmente nasci e me criei 
dentro do bairro do Pinheiro, então 
a escola que eu estudei que foi no 
CEPA (Centro Educacional de 
Pesquisa Aplicada), do jardim infantil 
ao Moreira e Silva, todas vão ser 
desocupadas e provavelmente 
destruídas. A igreja onde fiz minha 

primeira comunhão, crisma e me 
casei, ela já foi destruída, a casa que 
meu pai, onde eu cresci, ela já foi 
destruída. A casa onde eu moro, 
daqui pro final do outro ano, vai ser 
destruída. Como é que fica a minha 
história, as minhas raízes e a minha 
memória?” 

E foi diante dessas histórias 
cotidianas e por vezes silenciadas 
junto aos escombros dos bairros, que 
o artista visual Paulo Accioly 
construiu o projeto “A gente foi feliz 
aqui”3. Enquanto ex-morador do 
Pinheiro, ele nos coloca frente ao 
sentimento de angústia, da perda e 
das incertezas diante do caso que 
oculta as vozes de famílias, amigos, 
vizinhos e de vivências, do cotidiano e 
até mesmo da possível banalidade do 
dia a dia. Para além do caso de 
bairros que estão afundando, ele nos 
revela aquilo que se ancora junto aos 
tijolos e ao concreto, que é a vida das 
pessoas. 

Paulo: “Eu ainda morava nessa casa, 
eu saí para a França dessa casa e 
meus pais ficaram e eu acompanhei, 
por exemplo, a abertura do buraco, 
em 2018, que foi exatamente na 
minha rua que é bem pertinho da 
Igreja Menino Jesus de Praga. Eu 
comecei a acompanhar as pessoas, 
abandonando suas casas, o meu 

vizinho de três casas depois da 
minha, foi o primeiro a abandonar o 
bairro, porque foi em frente à casa 
dele que abriu o buraco e foi o 
primeiro também a pixar as paredes. 
Então eu comecei a ver esse 
movimento desde muito cedo (...) Os 
meus pais estavam procurando uma 
casa para morar e eu meio que 
tomei a frente dessa busca à 

distância para poder ajudar. Ao 
mesmo tempo em que fui buscar 
uma casa, fui buscando informação 
{sobre o crime ambiental] que você 
não tinha um acesso muito fácil. As 
informações sobre o bairro, sobre as 
pessoas, sobre as histórias me fez 
pensar: ‘Caramba, eu estou 
estudando Arte e Imagem, eu estou 
tendo uma formação que me 

permite falar de temáticas e eu 
estou vivendo uma situação muito, 
muito particular, então por que não 
falar sobre o bairro do Pinheiro? Por 
que não tentar encontrar uma forma 
de falar sobre ele para as pessoas? 
De chegar em mais gente, encontrar 
um meio mais doce, digamos assim, 
de conseguir chegar nas pessoas?’ E 
o meio mais doce que eu encontrei 

na época que eu estava voltando, foi 
desenvolver a ideia de fotografar as 
famílias, colar as fotos dessas 
famílias nos muros das casas e em 
algum momento que eu não sabia 
quando era, fotografar e filmar a 
demolição desses muros com as 
famílias, isso foi minha primeira 
ideia.” 

Em sua primeira experiência, o artista 
se debruça na história da artesã 
Maria Corá. O contato com essa 
ex-moradora que construiu sua vida 
ao longo de 40 anos no mesmo bairro, 
o fez sentir a potência dessas 
narrativas. Ocorria a divulgação, 
através das redes sociais, dessas 
tantas vozes que tecem o que 
chamamos de Pinheiro. 

Paulo: “E esse primeiro dia foi muito 
esclarecedor para mim, por 
entender que eu não conseguiria 
filmar a demolição desses muros, 
então assim, essa ideia inicial era 
fraca, ela não ia resistir porque 
havia casas com tapumes, eu tinha 
que colar dentro de algumas casas, 
então não conseguiria entrar 
durante a demolição. Entendi 
também, já no primeiro depoimento 
da Maria Corá, que muito mais 
importante, muito mais forte e muito 
mais impactante do que um muro 
sendo derrubado, era dar 
oportunidade para essas famílias 
falarem pela primeira vez sobre suas 
histórias. Elas nunca tiveram 
oportunidade de contá-las para 
alguém. Elas conversavam com os 
vizinhos que passavam mais ou 
menos pela mesma situação, mas as 
pessoas não paravam para ouvir… E 
existia um sentimento misturado de 
tristeza, de saudade, um sentimento 
de paixão e de pertencimento que 
eu, particularmente, não conhecia. 
Então, conversar com essas famílias 

foi assim, uma aula do que era 
saudade, do que era não ter mais 
um lugar seu. [...] E aí, eu passei da 
ideia de derrubar os muros para 
contar histórias. [...] Essa colagem 
(figura 1), que é a que mais me toca 
até hoje, a  que eu mais gosto e é  
mais forte para mim, é  a do Gabriel, 
filho da Maria Corá. Eles moravam 
nessa casa claramente ampla e 
Gabriel subia em árvore, andava de 
bicicleta, brincava na rua com os 
vizinhos e eles tiveram que deixar a 
casa deles no meio da pandemia. 
Com o valor do aluguel social, só 
conseguiram alugar uma casa 
extremamente pequena na qual 
Gabriel não conseguia fazer 
absolutamente nada além de ficar 
no computador e jogar videogame. A 
forma que eles encontraram de 
Gabriel poder fazer alguma 
atividade física que remetesse um 
pouco ao que ele fazia antes, 
quando ainda estava na casa dele, 
era andar de bicicleta. Mas isso só 
foi possível em um suporte que fazia 
com que, por mais que ele 
pedalasse, não saísse do lugar.  
Quando eu vi essa cena, quando a 
fotografei, e também quando a colei, 
foi uma virada de chave para 
entender a particularidade de cada 
uma dessas situações, como cada 
família, cada pessoa estava vivendo 
uma história, uma situação, um 
pesar, único, singular, próprio e que 
essas histórias deveriam ser 

contadas.

Paulo: “Só para explicar um pouco a 
dona Eliliett, que é essa senhora que 
está colada no muro, esse dia foi o 
último  que ela dormiria na sua casa 
e ela morou no bairro, algo próximo 
de 60 anos, nessa mesma casa. E ela 
confidenciava que ela via os vizinhos 
dela entrando em depressão, 
desaparecendo, tendo problema de 
saúde e morrendo.  Durante esse 
depoimento que ela deu, com mais 
de 20 minutos, ela apontava: ‘Aquela 
janela ali era da casa da  dona 
fulana. Aquele ali era o senhor tal, 
que teve uma vez que ... E aquela ali 
desapareceu, ninguém nunca mais 
ouviu falar dela.’ Então, assim, 
escutar essas histórias e escutar a 
forma com que ela falava, por mais 
que existisse uma dor, uma saudade, 
um pesar, ela parecia que já estava 
meio acostumada com isso, porque 
foram tantos casos de mortes, 
desaparecimentos de tristezas 
agudas e isolamentos, que ela já 
estava, não sei se calejada, não sei 
se assustada, ou se anestesiada. E aí 
nesse dia ela saiu, ela foi embora e 
ela disse que sabia que nunca mais 
ia ver os vizinhos dela, que ela não 
usava celular, que ela não tinha um 
computador. Esse depoimento foi um 
dos mais fortes e mais duros de 
escutar.”

Para onde foram essas relações? 
Onde se encontram essas famílias, 
esses vizinhos? Alguns contatos e 

amizades construídas se faziam 
naquele espaço e necessitavam dele 
para perdurar. O olhar do dia a dia, as 
caminhadas e conversas 
despretensiosas em frente à padaria, 
no banco da praça. Eram, por vezes, 
relações momentâneas, mas de certo, 
eram preenchidas por um conforto 
em entender que, por mais que as 
coisas mudassem, encarando as 
intermitências da vida, esses 
encontros seriam desfeitos ao longo 
do tempo, de uma forma na qual o 
corpo ia se acostumando devagar 
com aquela ausência. Esses vínculos 
que se formam a partir da brevidade 
do dia a dia, se romperam de forma 
abrupta. Restou a dor do inesperado, 
do inimaginado. 

Paulo: “Nisso eu puxo a efemeridade 
que também qualificam as colagens, 
como algo muito efêmero.  A gente 
cola, as pessoas podem arrancar, a 
chuva pode molhar, o vento pode 
fazer com que desmanche, alguém 
pode pichar… Assim como é muito 
efêmera a colagem em um muro, 
pode ser muito efêmero um projeto 
artístico.  Às vezes, a gente é um elo 
relativamente fraco nessa disputa, 
nessa briga. É muito fácil tentar 
calar a gente, sabe? Tentaram calar 
a gente de algumas formas.” 

Assim, vamos lançando uma luz sobre 
a arte e as manifestações artísticas, 
nas diferentes formas de expressão 
poética, refletindo sobre  seu 
compromisso em cenários de 

tragédia, costurando o depoimento 
desses convidados, com a presença 
de Dona Zeza, enquanto patrimônio 
vivo, da Gardênia, com sua fala que 
expõe de forma técnica as camadas 
da tragédia anunciada mas que 
também se coloca enquanto 
moradora, e o projeto construído por 
Paulo, que buscou, em meio ao caos,  
uma forma “mais doce” de construir 
narrativas, de ouvir essas vozes 
silenciadas em meio às ruínas. 

Frente à catástrofe, como podemos 
ressignificá-la? A arte tem o poder de 
gritar para o mundo o que está 
acontecendo de forma sensível e 
também eternizar essas pequenas 
histórias “banais”. Quem poderia 
registrar essas histórias cotidianas 
dos moradores, dos nossos vizinhos.? 
Onde se guardarão essas memórias? 
E se em meio a esse cenário, há uma 
promessa da Braskem de manter os 
grandes casarões históricos em pé, o 
que são eles sem a vivacidade do 
bairro, sem as pessoas, sem as festas, 
os folguedos? 

“Deus criou o mundo, com 
o seu grande poder,

Mas os donos do alheio, 
quer botar tudo a perder.

Com tanto desmatamento 
os rios estão secando,

As lagoas poluindo e os 
peixes estão morrendo.
E a camada de ozônio 

cada vez tá se rompendo,
E a Amazônia está 

gemendo diante de tanto 
seco

Só Jesus Cristo descendo 
com o seu poder infinito
Pra eu mostrar pra todo 

mundo quem faz bem 

cidades.” (Transcrição de 
parte da fala de Ailton 
Krenak, 2021)

Sabemos que não é só de ferro, pedra 
e destruição que as cidades são 
feitas. Percebemos através desses 
depoimentos, colhidos durante a teia, 
que elas se constituem de afetos, de 
relações estreitas e emaranhadas. De 
gestos e símbolos, de tradições, de 
arte, de memórias e, como nos 
relatou Paulo, desse olhar doce para 
aquilo que nos cerca e nos toca. Que 
possamos entender que quando 
perfuramos as margens da lagoa em 
busca de riquezas, como o fez a 
Braskem, estamos também 
perfurando uma parte de nós, 
porque somos teia e tudo está 
interligado. 

125



Roseline Oliveira

Asher Kiperstock

João Areosa

Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

PATRIMÔNIO

DA VIDA

126



Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

Roseline Oliveira

Asher Kiperstock

João Areosa

Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

PATRIMÔNIO

DA VIDA

127



Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

128



Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

129



Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

130



Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

131



Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

132



Efeitos de um vírus não orgânico

Sobre o que estamos falando quando 
dizemos patrimônio?

A pandemia da Covid-19 convocou o 
mundo a refletir acerca de aspectos 
evidentes e sutis de dinâmicas que 
movem e caracterizam a sociedade 
contemporânea diante das 
circunstâncias provocadas pelo 
distanciamento social, confinamento 
e pelo alto índice de mortalidade.

Em torno do “Fique em casa” e  do 
“Lave suas mãos”, campanhas 
motivadas pela Organização Mundial 
da Saúde enquanto medidas de 
contenção do Vírus SARS-CoV-2, 
durante os primeiros meses de 
pandemia, os discursos oriundos das 
mais variadas áreas do saber 
oscilaram entre pressão por uma 
resposta da ciência, avanço 
tecnológico forçado e a falência de 
um tipo de estrutura socioespacial, 
sugerido pelo aparente despreparo 
da sociedade para encarar o poder 
de um vírus que encontrou condições 
sociais, políticas e econômicas 
favoráveis para se disseminar ampla 
e fatalmente (OLIVEIRA & GUDINA, 
2020). 

Precariedade das formas de perceber, 
conceber e construir o habitat, da 
moradia, do espaço público e 
privado, do saneamento básico, dos 
tipos e dinâmicas das relações 
humanas locais e globais associadas 
à natureza e ao trabalho, 
destacam-se no rol de questões 
enfrentadas, as quais permeiam as 
noções dos Direitos Humanos e 
podem ser sintetizadas pela própria 
compreensão do sentido de estar do 
mundo (OLIVEIRA & GUDINA, 2021).   

Então, o que se tem colocado em 
discussão acerca do patrimônio num 
contexto marcado pelo consumo 
predador e veementemente afetado 
pela potência de aniquilamento, 
destacada pela pandemia, é: do que 
essencialmente temos que cuidar? Ao 
tomarmos a vida e o bem viver como 
um Bem, o que devemos preservar e 
deixar como legado? 

Essa foi a motivação do momento de 
troca intitulado Oficina Patrimônio da 
Vida que integrou a programação do 
I Congresso Internacional Estudos da 
Paisagem.

Três professores universitários, sendo 
uma arquiteta moradora de 
Maceió-AL, que trata das questões de 

referências patrimoniais de cultura e 
da paisagem; um engenheiro 
residente em Salvador-BA que tem 
atuado no campo teórico e prático 
da prevenção da poluição e 
produção limpa e um sociólogo 
português, que vive na cidade de 
Lisboa, que, segundo o próprio, 
desde sempre se dedica às questões 
gerais e específicas das condições de 
trabalho, conversaram sobre esse 
panorama, indicando que, o dito 
período excepcional, como vem 
sendo chamado o tempo pandêmico, 
na verdade, consiste em apenas um 
demonstrativo de um desastre há 
décadas anunciado (TALEB, 2016).

Reconhecendo a dinâmica que 
originou o referido vírus, 
encontramos, então, respaldo para 
considerar a natureza enquanto um 
patrimônio da vida a ser encarado.  
Sob tal perspectiva, a pandemia, e 
todas as suas consequências, parece 
menos preocupante do que o 
afastamento das condições 
saudáveis de sobrevivência que 
temos construído. Podemos pensar 
que estamos avançando em prol da 
sustentabilidade com determinadas 
posturas e invenções, tais como, 
carros elétricos, sistemas de 
captação de água de chuva, 
reciclagem, compostagem, etc., mas 
se trata de ilusões, artifícios que nos 
impedem de perceber a gravidade 
com que a natureza se deteriora dia 
após dia.

Nesse sentido, os problemas da 
sustentabilidade ambiental e, 
também, social, parecem muito mais 
preocupantes que as consequências 
do Coronavírus em abrangência 
mundial. Aliás, ele é uma pequena 
expressão desse processo de 
sustentabilidade que estamos não 
apenas vivenciando, mas, sobretudo, 
que temos historicamente provocado. 
Nós somos parte disso. Somos 
responsáveis. A doença, na verdade, é 
outra. O vírus que nos afeta não é 
microrgânico (HARARI, 2020).

Descarte de recursos naturais

Ao abordarmos os problemas 
ambientais e, mais especificamente, o 
relativo à mudança climática, existe 
uma terminologia muito clara: 
adaptação e mitigação. É 
fundamental adaptarmo-nos ao 
mundo degradado o qual 
continuamos a construir. Não vamos 
conseguir transformar esse processo 
de arruinamento se não 
conseguirmos sobreviver. 

Destaca-se, contudo, que a mudança 
climática é um dos problemas 
ambientais, mas não é o pior. Há um 
equívoco na dissociação entre 
discurso e prática que é fundamental 
ser, de alguma maneira, esclarecido. 
Tem-se trabalhando com produção 
limpa e ecologia industrial enquanto 
soluções para minimizar a maneira 
como estamos avançando para o 

abismo, ou seja, como reduzir a 
velocidade da degradação 
ambiental, na expectativa de adiar o 
prazo de grandes tragédias já 
anunciadas e, assim, ganharmos 
tempo para refletir, enquanto 
humanidade, sobre soluções que, de 
fato, possam redirecionar nossas 
posturas relativamente aos modos de 
habitar, viver e se relacionar com o 
meio ambiente (KRENAK, 2019).

Uma dessas estratégias consiste em 
agir no sentido de transformar os 
processos produtivos em processos 
menos degradadores, dirigindo o 
foco para o coração do problema 
ambiental o qual é marcado pela 
cultura do descarte. O desafio não 
consiste em encontrar meios, por 
exemplo, do que fazer com os 
resíduos, mas sim, compreender 
porque geramos resíduos. Termo, 
aliás, hoje considerado um insulto ao 
material que pode conter 
propriedades e características 
reveladoras e inspiradoras, a 
depender da capacidade e 
habilidade criativa do ser humano 
em reconhecê-las e utilizá-lo. 

Esse movimento inclui não só a forma 
de usar e descartar os mais variáveis 
tipos de produtos consumidos, como, 
especialmente, a forma como usamos 
e descartamos os recursos naturais... 

Ao banharmo-nos diariamente 
pensamos em qual é o rio que “passa” 
em nossas casas? Quanto tempo é 

necessário para realizar esse hábito 
tão corriqueiro das nossas rotinas? 
Até que ponto é sustentável usarmos 
a água por prazer, para além das 
necessidades de higiene? 
Conhecemos os processos 
infraestruturais que garantem o uso 
privado da água? De onde ela vem, 
para onde vai e a quem a negamos? 

Podemos observar esse quadro 
específico de uma rotina urbana 
como um exemplo básico de 
fragilidade reflexiva, incipiência 
técnica e irresponsabilidade 
ambiental. Em síntese, a transposição 
do rio para uso privado requer uma 
estrutura de altos custos e que conta 
com uma rede de distribuição em que 
60 % da água redirecionada é perdida 
pela ineficiência do processo, além do 
esgotamento sanitário, basicamente 
constituído por água, ser direcionado 
para o mar.  Ou seja, água doce é 
literalmente jogada no mar e sem 
tratamento... 

Nesse caso de deslocamento para 
centralidades urbanas do litoral 
brasileiro, onde se conta com uma 
relativa abundância de águas de 
chuva, por exemplo, a operação 
depende da construção de barreiras 
realizadas em regiões de clima 
semiárido, portanto, interferindo 
diretamente na dinâmica de 
comunidades que sofrem com a 
racionalização natural de recursos 
hídricos.  Assim, não estamos falando 
apenas de desperdício de custos 

operacionais, ineficiência projetual e 
insustentabilidade ambiental, mas, 
sobretudo, do uso antiético dos 
recursos. 

Sabe-se que a mudança climática 
renderá um índice de precipitação 
muito drástico chegando a um ponto 
de 70 % de redução da oferta de 
água doce em algumas regiões, 
como o Nordeste brasileiro, num 
futuro próximo. Há décadas temos 
cometido essa injustiça hídrica que 
consiste em apenas um exemplo do 
grupo de ignorâncias sociais 
acumuladas e que tem repercussões 
nas micro e macro escalas e em 
grande abrangência (HARARI, 2020, 
p.08). Repercute em como se usa, no 
que e quanto se consome, nas 
tomadas de decisões políticas, nos 
políticos que elegemos, enfim, no que 
e como pensamos e agimos, que 
transformam nossos esforços em 
completamente insustentáveis e que 
levam a vida à precariedade.

Chegamos, pois, a um ponto muito 
distante de um mundo saudável, que 
não estamos em vistas de reverter a 
situação, mas de adiar, retardar o 
passo da insustentabilidade.

O homem não é apenas um 
recurso

Há tempos a Filosofia definiu o ser 
humano como um fim em si mesmo, 
portanto, não é um recurso como 

tantos outros existentes no planeta. 
Assim, parece um tanto insensível 
equiparar recursos naturais com os 
vulgarmente designados recursos 
humanos. Os recursos podem ser 
usados, as pessoas não!

É verdade que na linguagem 
empresarial atual o termo “gestão de 
recursos humanos” está 
profundamente enraizado, sendo 
pior ainda o termo “capital humano”, 
mas a forma adequada de se pensar 
e aquilo que é necessário fazer é uma 
gestão mais humana dos recursos 
(GAULEJAC, 2007). 

O trabalho tem uma importância 
essencial nas nossas vidas, na 
dinâmica e na dialética da cidade. 
Consiste em fonte de prazer, alegria e 
constrói identidades. A grande 
maioria da população mundial vive e 
sobrevive em razão desse fator 
(AREOSA, 2019). Contudo, o trabalho 
também tem um lado obscuro na sua 
análise. Traz consigo uma face 
angustiante demonstrada pelo 
desemprego, frustrações, injustiças 
das condições operacionais e riscos 
ocupacionais. Ele é capaz de roubar 
a vida de alguns trabalhadores por 
via de doenças e acidentes, 
transformando-se em um desafio a se 
enfrentar, sobretudo, quando 
pessoas são colocadas na ultra 
periferia da existência e da 
dignidade.

A pandemia destaca alguns desses 

problemas, ressaltando inclusive a 
importância de muitas profissões que 
sofrem pela invisibilidade social, tais 
como, call centers, garis, cuidadores 
domiciliares, entre outras. Os últimos 
tempos demonstraram que todas 
elas em sua diversidade são 
importantes para estruturar a nossa 
qualidade de vida. 

Nota-se aqui o contexto em que se 
insere o trabalho motivado e mediado 
por plataformas digitais, como o dos 
uberizados, um tipo de ofício 
executado há cerca de 10 anos e que 
ganhou evidência diante do aumento 
da demanda pelos serviços de 
entrega e drástica diminuição do 
tráfego urbano provocado pelas 
circunstâncias pandêmicas.  

Com o destaque do ofício, 
destacou-se também uma série de 
problemas relativos à forma de 
organização desse tipo de trabalho 
classificado como prestação de 
serviço. Dentre eles situa-se a falta de 
acesso à legislação trabalhista ou a 
falta de cobertura dos riscos desses 
trabalhadores. Podem ser vistos, 
assim, como nômades urbanos os 
quais, diante da ausência de direitos 
trabalhistas, sobrevivem de um 
subemprego que implica, por 
consequência, na ausência de direito 
de cidadania. Configuram-se como 
subcidadãos dos quais foi amputada 
uma parte da dignidade humana 
(AREOSA, 2021).

Nesse sentido, há uma lógica política, 
econômica, social e simbólica que é 
preciso desmistificar. O discurso 
capitalista e neoliberal faz apologias 
aos trabalhos digitais, difundindo a 
definição de economia partilhada, 
colaborativa, de plataforma enxuta, 
etc. Os termos utilizados são 
múltiplos para camuflar aquilo que 
verdadeiramente motiva o 
Neoliberalismo: baixar os salários, 
aumentar a sujeição dos 
trabalhadores e ampliar as formas de 
exploração do trabalho. Esse sistema 
beneficia-se de uma determinada 
pobreza que caracteriza a sociedade 
contemporânea e da existência de um 
número enorme de desempregados 
que procuram qualquer tipo de 
trabalho, desesperadamente.

Tal situação faz com que os 
trabalhadores vinculados às 
plataformas digitais sofram de uma 
profunda desigualdade social, isentos 
de um vínculo laboral seguro. Eles não 
são demitidos, e sim, desativados, e 
sem nenhum aviso prévio. Estão 
sujeitos a diversas instabilidades 
geradas pelo comando de um 
algoritmo que pode ser considerado 
os antigos capatazes, os chefes da 
hierarquia.

Esses mecanismos das plataformas 
configuram-se como uma espécie de 
caixa preta por não estarem 
totalmente decifrados, uma vez que 
as empresas digitais não esclarecem 
a forma como o algoritmo funciona, 

como ele distribui o trabalho, como 
aceita e cancela os pedidos, como 
pontua o serviço prestado, como 
contabiliza o tempo de trabalho. 
Aliás, esse sistema digital rompe a 
fronteira entre tempo de trabalho e 
tempo de não trabalho. A jornada 
chega a vinte horas diárias, 
recebendo o trabalhador ainda 
incentivos para intensificar a 
produção, sem direito a férias e 
folgas, ganhando um valor de 
rendimento geralmente abaixo da 
média mínima estabelecida (AREOSA, 
2021).

Esse cenário desconsidera avanços 
ocorridos no passado de lutas 
sangrentas para garantir a jornada 
de oito horas remuneradas de 
trabalho por dia. Significa um 
enorme retrocesso civilizacional à 
classe trabalhadora provocado por 
um sistema que não garante nenhum 
direito por parte da empresa e ainda 
pode ser penalizado se algo 
considerado improdutivo ocorrer, 
como número reduzido de entregas 
ou atrasos do serviço.

A punição com a não remuneração, 
mesmo podendo ficar horas 
disponíveis para executar a tarefa, 
desconsidera as condições de 
trabalho as quais os uberizados 
estão submetidos: exposição a todo 
tipo de intempéries; alta exploração 
do corpo, um esforço físico intenso, 
como pedalar mais de 80 km por dia, 
pois geralmente habitam nas 

periferias das cidades; acidentes de 
trânsito que podem ser fatais, sem o 
direito de nenhum tipo de assistência; 
são julgados pelos seus 
desempenhos, com base em 
avaliações arbitrárias, sem 
explicações; estão sujeitos a serem 
vítimas de insultos, assaltos e 
assédios, especialmente as 
trabalhadoras.

Essa dinâmica é apenas um exemplo 
do que o mundo contemporâneo se 
transformou: em um palco de 
sofrimento construído pelo 
Capitalismo Moderno, o qual 
pretende que os trabalhadores se 
transformem em “recursos” úteis, 
dóceis e produtivos.

Mas, apesar das plataformas serem 
hegemônicas, há sempre uma 
possibilidade de contra poder. Temos 
que pensar numa outra postura em 
relação a isso. Enquanto clientes, 
precisamos perceber que serviços 
muito baratos implicam na 
exploração de alguém. Tal como o 
“uso da natureza”, essa dinâmica 
envolve, pois, princípios morais.

O tempo como patrimônio da vida

A compreensão e realização do 
trabalho estão diretamente 
associadas às técnicas e tecnologias 
desenvolvidas ao longo da história e, 
por isso, são um patrimônio imaterial 
da humanidade (HARARI, 2018). Mas 

não são vistoa assim. Esse 
conhecimento é usurpado do 
coletivo por um grupo dominante de 
pessoas que almejam o lucro. Para 
alcançá-lo, é preciso produzir mais e, 
para tanto, é preciso mais tempo de 
trabalho. Se colocássemos as 
técnicas e tecnologias a favor do 
bem-estar do homem, o libertaríamos 
do tempo de trabalho e 
aumentaríamos o tempo livre para 
que todos pudessem viver de forma 
digna: menos tarefas de produção, 
mais direito à vida, mais integração 
social, mais dedicação ao que nos dá 
prazer (AREOSA, 2019).

Então, como já dito, o vírus que nos 
afeta é outro. É aquele que faz os 
interesses individuais se sobreporem 
aos interesses do coletivo, aquele que 
nos faz usufruir mal dos recursos, 
especialmente, os que são finitos: da 
natureza e do uso que o homem lhes 
dá. 

Não precisamos substituir ou 
descartar, precisamos não consumir, 
evitar a prática do desperdício e 
reaprender com a natureza das 
relações e com as relações com a 
natureza, as quais podem ser mais 
harmonizadas, mais integradas, 
talvez, menos distante da atmosfera 
indígena que tem os próprios 
elementos da natureza também 
como indivíduos (KRENAK, 2019). 

Precisamos refletir, pois, sobre as 
motivações da nossa forma de 

pensar e agir e em suas 
consequências. Acerca do 
patrimônio, repensar o seu 
significado é reconsiderar as 
dimensões em que a vida acontece: 
no tempo e no espaço. Podemos 
entendê-las como um Bem basilar e 
incondicional da manutenção da 
vida e, assim, refletirmos sobre a 
forma que usamos e usufruímos do 
espaço, sobre a valorização da 
experiência e a qualidade da 
vivência. 

E, a partir disso, constatar que o 
Tempo tem um movimento para 
frente, mas também vai para trás. Ele 
nos lega a possibilidade de uma 
perspectiva histórica, que permite a 
aprendizagem e nos alerta para a 
finitude das coisas. Então, 
percebemos que temos cada vez 
menos tempo para viver e para 
melhorar a forma de vivermos e nos 
relacionarmos, o que faz a sua 
preservação, e os meios de fazê-lo, 
cada vez mais necessária. Nesse 
aspecto, a urgência é, sobretudo, 
ética.  

REFERÊNCIAS

AREOSA, João. O meu chefe é um 
algoritmo - Reflexões preliminares sobre 
a uberização do trabalho. Lisboa: Revista 
Segurança Comportamental, 14, 51-56, 
2021. Disponível em: 
https://www.segurancacomportamental.c
om/revistas/item/839-o-meu-chefe-e-um-
algoritmo-reflexoes-preliminares-sobre-a-

uberizacao-do-trabalho

_____________. O mundo do trabalho em 
(re)análise: um olhar a partir da 
psicodinâmica do trabalho. Porto: 
Laboreal, 15(2), 1-24, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/laboreal
/15504

GAULEJAC, Vincent. Gestão como 
doença social: ideologia, poder 
gerencialista e fragmentação social. São 
Paulo: Ideias e Letras, 2007.

HARARI, Yuval. Notas sobre a pandemia: 
e breves lições para o mundo 
pós-coronavírus.  São Paulo: Companhia 
das Letras, 2020.

______________. Sapiens: uma breve 
história da humanidade. Porto Alegre, RS: 
L&PM, 2018.

KRENAK, Aylton. Ideias para adiar o fim 
do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019.

OLIVEIRA, Roseline e GUDINA, Andrej. O 
ar que habitamos. In: OLIVEIRA, Roseline 
e MICHAELLO, Juliana. Corpos, casas, 
cidades e tempos de pandemia. Maceió: 
Edufal, 2021, pp. 9-20.

_______________. Fique em casa e lave suas 
mãos: notas sobre a cidade do 
não-circular. In: Arquitextos, 2020. 
Disponível em: 
https://www.vitruvius.com.br/revistas/rea
d/arquitextos/20.239/7701. Acesso em: 21 
Nov. 2021.

TALEB, Nassin Nicholas.  O cisne negro: 
o impacto do altamente improvável. 
Lisboa: Dom Quixote, 2016.

133



Louise Cerqueira

Josemary Ferrare

Juliana Michaello Dias

Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

ECOS DA IMATERIALIDADE

Sete ressoares ainda em movimento

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

134



Figura 01: mapa de Alagoas e sua divisão de sítios entre os 3 grupos de pesquisa.

Fonte: acervo do Grupo de Pesquisa Estudos da Paisagem, 2015.

Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

135



Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

136



Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

137



Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

¹ Informações retiradas da transcrição 
da Teia INRC.

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

138



Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

¹ Informações retiradas da transcrição 
da Teia INRC.

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

139



Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

140



Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

0 9      T E I A S

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

141



Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.

142



Essa teia é sobre um projeto 
institucional, e também sobre um 
mundo que é a ele avesso. É sobre 
milhares de páginas de relatórios e 
fichas com textos e imagens 
impressos, mas também sobre a 
assinatura de uma entrevistada feita 
com o polegar manchado de urucum. 
Sobre existências, memórias, ruínas, 
metamorfoses. Sobre lamentos, 
celebrações, sobrevivências. Mas, 
talvez, sobre o que foi se tornando e 
transformando em todos nós que 
tivemos contato com essa 
experiência.

Intitulada “Ecos da imaterialidade”, a 
teia foi um reencontro com a vivência 
que três grupos de pesquisa da 
Faculdade de Arquitetura e 
Urbanismo da Universidade Federal 
de Alagoas empreenderam ao 
atender um projeto demandado pelo 
Instituto Nacional de Patrimônio 
Histórico e Artístico Nacional (Iphan), 
em parceria com a Secretaria de 
Estado da Cultura de Alagoas. 
Trata-se do “Projeto de Salvaguarda 
do Patrimônio Imaterial de Alagoas”, 
cujos principais trabalhos foram 
desenvolvidos entre 2015 e 2016, 
utilizando uma metodologia 
consolidada oficialmente - o 

Inventário Nacional de Referências 
Culturais - e que, apesar do acúmulo 
de experiências desde seu 
lançamento em 2000, foi aplicada, 
desta vez, em uma escala pioneira 
visto ter coberto todo uma unidade 
federativa.

Em resumo, a metodologia consiste 
em identificar referências culturais 
nos lugares onde é aplicada. Como o 
próprio manual do Iphan indica, isso 
implica em considerar as próprias 
comunidades como intérpretes da 
cultura e do patrimônio, 

O trabalho envolveu visita a arquivos 
e consultorias, mas se conformou 
principalmente de registros primários 
coletados em pesquisas de campo. 

Viajar. Ver. Abordar. Perguntar. Ouvir. 
Ver pela máquina fotográfica. 
Fotografar. Ouvir enquanto grava, 
perguntar enquanto vê. Tocar. 
Abaixar a câmera sem deixar de ver. 
Anotar ouvindo. Ver. Fotografar. Ouvir. 
Gravar. Anotar. Sorrir. Chorar. Mudar 
de entrevistado, de rosto, de casa, e 
ver, abordar, perguntar, ouvir, 
fotografar… E então ouvir, transcrever, 
escrever, e tudo de novo, porém 
diferente… 

Não à toa, esse projeto foi descrito 
como “de fôlego”, nas palavras da 
primeira palestrante, a professora 
Josemary Ferrare. De fato, sua 
extensão e cronograma foram 
desafiadores para as três equipes, 
que tiveram que concentrar o 
trabalho de campo em um período de 
apenas um ano. O território do 
estado deveria ser todo abarcado, de 
forma que os 102 municípios fossem 
contemplados pelo rastreamento 
cultural.

Assim, o sítio 01 compôs-se do 
agreste, zona leiteira e sertão, cujas 
pesquisas foram lideradas pela 
professora Juliana Dias com seu 
grupo Nordestanças. O sítio 02 foi 
encabeçado pela professora Maria 
Angélica da Silva e por mim, e 
compreendeu o litoral, zona da mata 
e a margem do Rio São Francisco. Por 
fim, o sítio 03 englobava toda a zona 
metropolitana da capital do estado, 
coordenado pela professora 
Josemary Ferrare, do grupo 
Representações do Lugar - Relu.

Cada viagem gerava um alto número 
de registros audiovisuais, centenas 
de páginas de transcrições e 
relatórios, numa profusão emendada 
com uma nova viagem. E assim, de 
modo intenso, por cerca de um ano, 
as equipes vivenciaram um 
aprendizado privilegiado sobre 
tantas formas de existir e resistir em 
Alagoas, acessando memórias, 
destrezas, valores e sentimentos os 
mais diversos possíveis, marcando os 
pesquisadores de forma singular.

Quando este congresso aconteceu, 
porém, já havia se passado 
aproximadamente 5 anos de quando 
da execução do projeto. E, enquanto 
as duas primeiras palestras da teia - 
sobre o sítio 03 e o sítio 02, 
respectivamente - mergulharam e 
apresentaram conteúdos sobre o 
espírito, os anseios, a postura e os 
achados vinculados ao projeto, a 
última trouxe um caráter de 
retrospecção mais reflexivo. Motivada 
de forma emocional pela narrativa da 
última palestrante, professora 
Juliana Dias, abordarei nesse texto os 
sete ecos que retumbaram na 
observação de seu grupo, e o faço 
embalada pela ideia de que a 
profundeza de sua fala tratou de 
repercussões que reverberaram nas 
três equipes que trabalharam, ainda 
que com particularidades e 
intensidades distintas. 

Decerto, não podemos falar pelo 
outro. Mas podemos trazer o outro 

para nossa fala, estendendo a voz do 
outro ao transmitir suas ideias em 
nosso timbre, tomando emprestado o 
dizer do outro e repeti-lo, 
fragmentando e anexando, isolando 
e contextualizando… Reformulações 
em vez de reproduções, é bem 
verdade. Mas é nesse ressoar que 
reinventamos, ao mesmo tempo, o 
lugar do outro em nós e nosso lugar 
no mundo. Nossos juízos de valor, 
nossos pressupostos, sempre dados 
como certos e inquestionáveis, são 
tensionados nesse pout-pourri 
coletivo, que se cala, por vezes 
subitamente, quando uma fala, tão 
certeira, demanda silêncio para que 
processemos, internamente, ecos 
menos lexicais que emotivos.  

Assim foi a fala final da teia, com a 
professora Juliana Dias. Iniciada com 
um minuto de silêncio, sua 
sensibilidade, sempre presente, 
parecia aflorada por um momento 
delicado, conduzido com uma doçura 
reflexiva. Sua palestra foi estruturada 
em sete ecos, os quais foram 
destrinchados a partir de um vídeo e 
que discorro aqui, por terem 
sumarizado, de forma elegante e 
honesta, muitas das angústias e 
inquietações mencionadas pelos dois 
outros grupos.

O primeiro eco tratou-se das 
reverberações que o inventário 
provocou dentro da própria 
universidade, de um olhar sensível 
para a questão da produção popular, 

para as arquiteturas não 
reconhecidas como tal, para o 
diálogo com o outro. Isso pode ser 
notado a partir de trabalhos 
individuais de pesquisa, de 
conclusão de curso, dissertações e 
teses. Apenas como forma de 
pincelar superficialmente essa 
produção, a própria que vos escreve 
esse texto defendeu, em 2020, um 
trabalho de doutorado construído a 
partir das feiras livres em registros 
principalmente imagéticos que foram 
levantados durante o projeto, sendo 
que o recorte visual surgiu na 
elaboração de outra ação do Grupo 
de Pesquisa Estudos da Paisagem 
derivada do projeto, um evento de 
divulgação denominado É 
Dubangüê, que trouxe imagens, 
vídeos e informações sobre 
paisagens, práticas e pessoas que 
encontramos durante o INRC. 
Ocupando a Casa do Patrimônio e a 
rua principal do bairro histórico 
Jaraguá, o evento, uma mescla de 
exposição, mostra e feira, serviu de 
base para outra exposição realizada 
durante a 9ª edição da Bienal 
Internacional do Livro de Alagoas, 
intitulada Tabaêtê: Desvelando 
Brasis, quando o grupo pôde 
contrapor essa produção 
contemporânea e popular com a 
erudita do período colonial, criando 
sinfonias em ecos próximos e 
distantes e amadurecendo sua 
produção científica.

Pelo menos três projetos de pesquisa 
sobre as feiras livres foram ainda 
desenvolvidos pelo Nordestanças, 
resultando no incremento de 
dezessete novas orientações de 
trabalhos individuais pela prof. 
Juliana Dias nessa temática após o 
INRC. Atualmente continuam este 
caminho desenvolvendo o projeto 
“Feiras populares: territórios do 
persistir”.

Soma-se a esses desdobramentos, as 
ações mencionadas encabeçadas 
pelo Grupo de Pesquisa Relu, ao citar 
atividades como o projeto de 
pesquisa “O patrimônio cultural 
imaterial do litoral norte de Maceió: 
Pesquisa e sistematização do 
Inventário Nacional de Referências 
Culturais (INRC)” e o “Design gráfico 
para educação patrimonial: 
desenvolvimento do Atlas Cultural de 
Alagoas Volume 01/03 - Capital”. 
Especial ênfase foi dada aos projetos 
de extensão “Moacirzinho e a turma 
do guerreirinho - Tatipirun: educação 
patrimonial para o Arquivo Público de 
Alagoas” e “Museu Théo Brandão de 
Antropologia e Folclore: a casa da 
turma do guerreirinho”, os quais têm 
aumentado a visibilidade do universo 
cultural para o público infantil a 
partir da criação de personagens, 
material didático e participação em 
eventos com oficinas.

Exercitar a escuta foi o segundo eco 
listado. Eco esse já se fazendo mais 
presente nas produções 

mencionadas anteriormente, de 
modo que as pessoas passam a ser 
fonte privilegiada de pesquisa. Fonte 
não só de dados e informações, mas 
de pensamentos, ideias, sentimentos, 
interpretações.

Para alcançar a escuta, precisamos 
interagir em momentos nem sempre 
apropriados para os entrevistados. 
Trata-se então do que a professora 
Josemary Ferrare comentou sobre 
buscar deixá-los à vontade para 
conversar sem que a presença dos 
entrevistadores atrapalhassem a sua 
rotina. “Eu dou entrevista mas só se 
eu continuar sentado aqui” ou “Eu fico 
falando enquanto eu estou 
dispinicando, pode ser? Porque eu 
não posso parar, tenho tantas latas 
para dispinicar” foram falas 
mencionadas pela professora 
também recorrentes no sítio 02, em 
que entrevistas foram realizadas 
enquanto a artesã produzia suas 
rendas, o pescador costurava sua 
rede, o feirante vendia e a 
benzendeira recebia visitantes em 
busca de suas rezas.

Nas falas vinham descrições sobre as 
práticas, mas também sobre suas 
vidas, seus lamentos, seus afetos… A 
vida com toda sua intensidade foi, 
muitas vezes, relatada com emoção. 
Era preciso, portanto, estar atento 
com toda a atenção possível.

Juliana Dias mencionou Grada 
Kilomba por abordar a relação entre 

o silêncio e a voz, realçando como a 
escuta é importante. Pois não damos, 
pretensiosamente, voz aos outros: 
essas vozes já existem. “Fazer a 
lentidão acontecer, estabelecer 
relações”, pois, a despeito da 
profusão e velocidade do projeto “ele 
também foi um exercício da criação 
de vínculos, de olho no olho, e de 
principalmente entender que quando 
nós vemos, escutamos, tocamos, 
pisamos, sentimos, nós também 
somos vistos, escutados, tocados, 
etc.” (DIAS, 2021).1

Assim, podemos sempre entender 
esse processo como reflexivo, 
questionando nossos próprios 
fundamentos e orientações na forma 
com a qual olhamos, ouvimos, 
registramos e classificamos esse 
outro.

“Esse projeto não trata só de 
ouvir, ver, registrar esse outro, 
que ao longo da história 
cultural desse país foi o 
executado inúmeras vezes. 
Registrar. Catalogar. 
Classificar. Analisar. Mas, e 
talvez principalmente, de nos 
ouvir, ouvindo esse outro. Nos 
ver, vendo esse outro. Nos 
registrar, registrando esse 
outro. Ou, talvez, mais ainda, 
nos permitir ver sendo vistos 
pelo olhar desse outro. Nos 
permitir nos ouvir ao sermos 
interpelados pela fala desse 
outro. Permitir, enfim, nos 
deixar catalogar e classificar 
pelo sistema de valores que 
ordena a lógica desse outro. 
Visto que toda tentativa de 
classificação já seria 

arbitrária, excludente, 
deixemos que esse jogo pelo 
menos se dê em via de mão 
dupla, olho no olho.” (DIAS, 
2021)

Podemos não dar voz a quem tem 
voz e tem o que dizer, mas podemos, 
ou mesmo devemos, abrir espaço 
para que essas vozes ecoem, dentro 
e fora da academia.

O terceiro eco se faz relativo à 
vontade de aprender com outros 
conhecimentos. Em resposta ao que 
Krenak comentou em sua marcante 
palestra sobre a estupidez dos 
arquitetos na construção de 
Manaus, a professora mencionou 
qual teria sido sua réplica: “Nós 
somos excessivamente arrogantes, 
nós somos excessivamente… nos 
posicionamos frequentemente no 
lugar daquele que detém o 
conhecimento, até mesmo o 
conhecimento do outro e sobre o 
outro”. Esse eco trata, portanto, do 
espaço de poder do conhecimento. 
Lugar de domínio, em que ecos 
coloniais ainda se fazem presentes, 
hierarquizando saberes maiores e 
saberes menores por critério de 
importância, e ainda contagiado 
pelas ordens que fundaram as 
ciências a partir da isenção e do 
isolamento do intelecto em relação 
ao sensível, como diversos 
pensadores apontaram Flusser (2014), 
Didi-Huberman (2018) e Morin (2005). 

É preciso diversificar, portanto, as 
vozes nesses espaços de disputas. 
Demanda-se a reflexão do papel do 
arquiteto na construção de políticas 
públicas, no sentido de ser também 
mediador de um coletivo, mas não 
falando por este grupo, e sim lutando 
para ampliar os espaços 
participativos para as vozes desse 
grupo. Mas, antes de tudo isso, 
solicita-se que ele reveja toda sua 
postura diante da produção do 
conhecimento com humildade e 
trocas, muitas trocas.

O quarto eco é o da dor. Dor que 
sustenta, muitas vezes, as práticas 
que observamos, registramos e 
estetizamos.

“Por mais belezas, 
delicadezas, gentilezas, por 
mais efeitos estéticos e 
plásticos que nossos olhos, 
nossos ouvidos nossos 
corpos, nosso paladar, nosso 
olfato, tenham percebido no 
percorrer desses espaços, nós 
também vimos espaços e 
relações patrimoniais que 
revelam e sedimentam dores.” 
(DIAS, 2021)

Calos, cortes, quedas, friagem, 
picadas de animais, cansaços 
musculares e todo tipo de sequelas e 
doenças são desenvolvidas pelos 
excessos realizados para conquistar, 
muitas vezes, apenas o mínimo de 
subsistência. Falamos da…

“dor de pessoas, que têm lidas 
duras, que têm dores, que 
morrem aos 50 anos, quando 
vivem muito. A média, a 
expectativa de vida das 

pessoas no sertão de 
Alagoas é quase a metade da 
média geral. Pessoas morrem 
aos 30 anos de infarto. Essa 
dor precisa ser pensada, 
esses ofícios, eles precisam 
ser registrados, mas a gente 
precisa também entender 
que eles causam dores, que 
eles ferem, que eles 
sobrecarregam os corpos.” 
(DIAS. 2021)

E nesses quadros, podemos ler 
algumas estruturas de opressão 
econômica, social, cultural de 
exploração, preconceito, exclusão. 
Territórios invisibilizados, cujas 
políticas públicas não auxiliam a 
alcançar a dignidade de uma vida 
plena. Mas também envolve olhar a si 
e ao outro não só a partir da 
estrutura de opressão em que se 
encerram, mas também da opressão 
que se transmite a outros seres em 
certas circunstâncias, como os 
animais.

“Essa dor se expressa 
principalmente, de forma 
mais evidente, nos animais, 
quando a gente pensa que 
enquanto a gente estava 
produzindo esse inventário, a 
Assembleia Legislativa de 
Alagoas queria aprovar a 
vaquejada como Patrimônio 
Cultural do Estado, sendo 
que a vaquejada é referência 
cultural, mas é uma atividade 
onde a violência contra o 
animal é excessiva e deve, 
portanto, ser banida. Nem 
tudo que nós referenciamos 
culturalmente deve 
permanecer. A dor, pelo 
menos, não.” (DIAS, 2021)

Decerto, essa relação é tão próxima 
que, em muitos casos, não se percebe 
a violência. O mesmo vaqueiro que 
corre a vaquejada, lida com os 
animais de modo tão íntimo como 
muitos de nós que nos sensibilizamos 
com a violência, não o fazemos. 
Todavia, isso não torna a crítica 
menos pertinente, e apenas 
aprofunda o conflito e a 
complexidade que é pensar o 
patrimônio quando confrontado pela 
dor. Nesse caso, dor de seres que não 
podem expressar sua voz através de 
palavras, mas para o qual podemos 
também exercitar a escuta e o olhar 
sensível.

O quarto eco busca afugentar o 
quinto, não raras vezes sem sucesso. 
Este é o eco da fome. Infelizmente, um 
inventário cultural em Alagoas revela 
essa ferida social com frequência 
indesejada. Como relembra a 
professora Juliana, pensar o 
patrimônio vivo, como proposto na 
gestão de Gilberto Gil no Ministério 
da Cultura durante o governo Lula, é 
compartilhar o protagonismo do bem 
cultural com o ser humano que a ele 
dá vida e sentido. E isso desloca o 
foco para onde, com quem essa 
referência vive, ou seja, para a sua 
dimensão ativa, corporal, de ação, e 
que, com isso, constrói também a sua 
subjetividade, como nos lembra o 
antropólogo José Reginaldo 
Gonçalves.

“Afinal, os seres humanos 
usam seus símbolos 
sobretudo para “agir” e não 
somente para se “comunicar”. 
O patrimônio é usado não 
apenas para simbolizar, 
representar ou comunicar: ele 
é bom para agir. [...] Ele, de 
certo modo, constrói, forma 
as pessoas.” (GONÇALVES, 
2007 p. 114).

E a “dimensão fisiológica” também 
apontada pelo pesquisador 
demanda muito do corpo, como 
mencionado no eco anterior. E esses 
corpos, essas pessoas, precisam 
comer e alimentar suas famílias. 
Falamos, aqui, de remunerações 
como um real, um real e cinquenta 
centavos, para subir em cada pé da 
coqueiro, mesmo os mais altos. Ou de 
quarenta reais para trabalhar um 
turno inteiro com carrego do carro de 
boi, “sofrendo o boi e o carreiro”.  Por 
trás das destrezas, dos cantos de 
trabalho, das relações sociais e 
simbólicas, a precariedade se faz 
presente. Se faz, muitas vezes, como o 
próprio combustível de certas 
práticas, que naturalmente devem se 
transformar com a melhoria 
desejada na qualidade de vida 
dessas comunidades. Então, 
coloca-se sob xeque o que queremos, 
de fato, preservar no patrimônio, e 
como. Por isso…

 “[...] nós temos que pensar 
com muita seriedade sobre a 
dimensão do patrimônio 
imaterial. A gente tem que 
pensar que não podemos 
simplesmente olhar a beleza 
deles, mas entender que são 

pessoas de carne e osso, 
vidas, histórias, biografias, 
amores, famílias, e que 
também sentem dor e fome.” 
(DIAS)

O penúltimo eco é o da natureza de 
arquivo que boa parte do projeto se 
transformou. Milhares de páginas 
encadernadas em acervos físicos ou 
pouco acessíveis em repositórios 
digitais. E o maior desafio, mais que 
publicizar os resultados de pesquisa, 
deveria ser o de utilizar esse 
conhecimento para aprimorar e 
efetivar políticas públicas que 
pudessem, de fato, alcançar essas 
pessoas e viabilizar as práticas que 
dão sentido às suas vidas. Se 
respondemos à dissolução de 
fronteiras da vivência de campo 
engavetando milhares de fichas, 
precisamos repensar, então, nossas 
formas de atuação, alternativas 
possíveis para impactos reais, e isso 
demanda articulações para além da 
esfera acadêmica: 

“é necessário e preciso que 
nós também cobremos que 
reverberações atinjam todos 
os estágios envolvidos nesse 
processo. E aí eu incluo todas 
as instâncias do governo 
desse país, que extinguiu, 
entre a finalização desse 
projeto, e hoje, o Ministério da 
Cultura, e quase extinguiu o 
Iphan.” (DIAS, 2021)

Nesse impulso de pensar as 
mediações políticas sem as quais as 
mudanças que podemos propor são 

reduzidas, abordou-se o sétimo e 
último eco. O eco da vida. Trago este 
apenas em suas palavras e com elas 
concluo este breve artigo, certa de 
que o ponto final dessa citação 
esconde seus ecos em forma de 
reticências…

“[...] o eco que diz que o 
genocida mata, mas nós 
fazemos viver. E é com isso, 
com essa esperança, com 
essa dança, com esse retorno 
à dança indígena da terra, 
que o nosso vídeo fecha, pra 
gente não se sentir sem 
esperanças, mas pelo 
contrário, a gente sentir que a 
gente faz parte da teia de 
vida que foi tecida nesse 
projeto, compromissados com 
ela e sempre capazes de tecer 
junto com a abelha, a aranha, 
as teias que vão dar 
continuidade a esse projeto.” 
(DIAS, 2021)

REFERÊNCIAS

DIDI-HUBERMAN, Georges. Atlas, ou  o  
gaio saber inquieto. O olho da História 
III. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2018.

FLUSSER, Vílem. Gestos. São Paulo: 
Anablume, 2014.

GONÇALVES, J. R. S. Ressonância, 
materialidade e subjetividade: as 
culturas como patrimônios. In: 
Horizontes Antropológicos, Porto Alegre: 
Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social da Universidade 
Federal do Rio Grande do Sul, ano 11, n. 
23, p. 15-36, jan/jun 2005.

_____.Antropologia dos objetos: coleções, 
museus e patrimônios. Coleção Museu, 
Memória e Cidadania. Rio de Janeiro, 
Garamond, 2007.

IPHAN: Inventário nacional de 
referências culturais: manual de 
aplicação. Brasília: Instituto do 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 
2000.

MORIN, Edgar. Introdução ao 
pensamento complexo. Porto Alegre: 
Sulina, 2005.



BASTIDORES
BAS
TI
DO
RES

Maria Angélica da Silva

Marina Milito de Medeiros

Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro

Dayse Luckwu Martins

Suzany Marihá Ferreira Feitoza

Louise Cerqueira Martins

Rafael Almeida

Arlindo Cardoso



Eventos, incluindo os acadêmicos, 
guardam nos seus bastidores uma série 
de fatos que podem se tornar 
interessantes de se visibilizar no sentido 
não só de trazer informações e 
transparência aos atos universitários, 
mas também por possibilitar o 
compartilhar de toda uma rede de 
decisões, de expectativas e desejos, que 
por vezes se concretizam, e se tornam 
visíveis ao público, mas que por vezes 
não. E ficam assim, internos a quem se 
moveu na sua produção. No caso do Nós, 
revelam uma busca por construir um 
primeiro evento internacional nascido 
dentro da pós-graduação da Faculdade 
de Arquitetura e Urbanismo da UFAL que 
se fizesse em sintonia com as práticas 
internas ao Programa e ao Grupo de 
Pesquisa Estudos da Paisagem, 
diretamente responsável pela 
organização do mesmo. 

De convites a Gilberto Gil e ao recente 
ganhador do Prêmio Pritzker de 
Arquitetura, Francis Kéré, e outros 
importantes atores do mundo cultural, 
que não puderam ser acolhidos para 
fazer parte do repertório de palestrantes,  
mas   que foram sendo  aceitos por 
personalidades fundamentais nas 
discussões sobre os rumos da 
contemporaneidade como Ailton Krenak, 
fomos montando o quadro de referência 
do evento, que também para a nossa 
alegria,  contou com Dona Angelita e 
dona Zeza do Coco, para trazer, em voz e 
o gesto, a sabedoria da cultura profunda 
deste país.

Nesta seção, portanto, iremos trafegar 
por vários aspectos do congresso que 
demonstram a vontade de concebê-lo 
espelhado no silenciamento, palavra 
chave do evento, e que desta forma, 

dentro das várias concepções que esta 
palavra traz, faz sobressair o Nordeste, a 
Ancestralidade, a Experiência, o 
Cotidiano, a Periferia, o 
Com-partilhamento, o Afeto. 

Abordaremos as discussões e impasses 
de como formatar o evento, a exemplo 
das tensões postas pela mudança de um 
formato presencial para um  virtual e 
possíveis saídas para manter a ideia de 
uma participação mais efetiva do público; 
as condições de convite e organização 
dos comitês; as razões por trás da 
criação da identidade visual e das 
performances de divulgação digital, 
como se deu o ordenamento dos grupos 
temáticos e outros aspectos da logística 
interna acionados  para a efetiva 
produção do evento.

Seguem então alguns registros dos bastidores do Congresso

Maria Angélica da Silva

BASTIDORES
BAS
TI
DO
RES

Maria Angélica da Silva

Marina Milito de Medeiros

Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro

Dayse Luckwu Martins

Suzany Marihá Ferreira Feitoza

Louise Cerqueira Martins

Rafael Almeida

Arlindo Cardoso

145



As derivas são uma constante no trabalho do Grupo de Pesquisa 
Estudos da Paisagem, sob inspiração dos situacionistas, mas 
revistas no sentido de se tornarem mais afáveis aos cotidianos e 
mais aderentes a uma condição autoral de pesquisa. Sendo 
assim, nossa primeira proposta para o Nós - I Congresso 
Internacional de Estudos da Paisagem - era acionar esse método 
de pesquisa em um modelo em que o evento não se daria apenas 
na universidade, em espaços culturais ou em salas cercadas por 
quatro paredes. Visitar os lugares, descobrir seus cheiros e 
mistérios, deixar que a própria experiência no espaço revelasse o 
caminho a ser traçado, seriam ações que pensamos em 
compartilhar, fazendo da cidade de Maceió o verdadeiro 
auditório do evento. A ideia era que pudéssemos vivenciar 
patrimônios locais "silenciados" ou "esquecidos" através do calor e 
da potência da relação corpo a corpo. 

Mas, e quando o encontro presencial não é mais possível visto a 
chegada da condição pandêmica? Como propiciar uma 
experiência próxima à deriva? Seria possível uma deriva virtual? 
Como estimular as trocas entre os participantes e a produção 
coletiva de conhecimento? Assim, novas estratégias foram criadas.

O que denominamos patrimônios locais foram aos poucos se 
apresentando através de redes sociais e, em um segundo 
momento, chegaram em formato de correspondência na casa dos 
participantes, que puderam acessá-los através de imagens 
impressas e QR codes que os direcionaram para áudios e vídeos. 
As trocas online foram iniciadas antes mesmo do evento começar, 
quando convidamos os participantes dos GTs a definirem juntos o 
nome do seu Grupo de Trabalho - momento em que os 
pesquisadores puderam conhecer um pouco seus pares e seus 
respectivos trabalhos no desafio de chegar a um nome comum 
que contemplasse a todos. 

Por fim, realizamos três produções audiovisuais para aproximar 
um pouco mais os participantes dos patrimônios alagoanos, 
foram elas a gravação de uma bênção com dona Angelita 
benzedeira para abrir os caminhos do encontro, uma videoarte 
que buscou apresentar de maneira poética o vasto acervo 
audiovisual do Grupo Pesquisa acerca dos patrimônios estaduais 
e, para finalizar o evento, gravamos um show com a banda 
maceioense Tequilla Bomb - que mistura música eletrônica com 
ritmos alagoanos e outras sonoridades latinas, cuja filmagem se 
deu no prédio modernista da antiga reitoria da UFAL.

A ausência dos corpos, cheiros e sabores não pôde ser suprida, mas os recursos 
utilizados pareceram diminuir a distância física e proporcionaram, ao menos, um 

pouco de calor humano através das janelas digitais. 

Marina Milito de Medeiros



Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro

O nome Nós surgiu de um sentido coletivo 
e na ênfase na criação de elos., 
entrelaçar vários lugares e pessoas.

E, portanto, caberia adotar um nome 
que tivesse vários sentidos, que fosse 
capaz de abrir várias frentes e ideias. 
Assim, o nome Nós surgiu da ideia de 
uma noite de silêncio no convento, um 
dos programas arquitetônicos 
estudados pelo Grupo e que nos 
ofereceu, durante as pesquisas, uma 
condição interiorizada de contemplação 
e de reflexão sobre o mundo. Foram 
chegando, porém, outros silêncios, como 
o da paisagem e o das manifestações 
populares, por exemplo. Pois o silêncio 
também é o Nó que possibilita pensar, 
que permite dialogar em uma outra 
frequência, mas, que também funciona 
como forma de calar. A ideia foi, assim, o 
atar e uma ruptura de nós e ideias.

E daí viria um outro sentido que é o nós 
enquanto pronome, um grupo amplo, 
que não tem limite inclusive de área de 
formação, buscando, como o PPGAU 
FAU/UFAL, abarcar uma versão 
interdisciplinar das suas discussões.

Para que a ideia tecesse forma, 
desfiamos sua imagem de objeto final. 
Em conjunto, utilizamos as questões 
como agulhas, torcemos nossas próprias 
perspectivas, esgarçamos a feitura de 
um nó físico, que unisse todas as letras 
como num bordado contínuo.

Passo
            a

Afeito a acolher as diferenças, os reflexos, 
os opostos, e se fazer deles, os nós 
incorporam o movimento, a 
transformação e a versatilidade, e por 
isso, sua identidade se fez como uma 
continuidade descontínua, que em sua 
própria forma possibilita tornar-se 
diferente e múltiplo.

Alcança em seus cruzamentos uma 
maneira de tornar-se outro.

                

de perceber suas subjetividades,
                                de compreender e

 
produzir seus significados.

passo, o nó não se inicia      
como nó, mas é o PROCESSO, o 
MOVIMENTO e o AGIR que o 
transforma. Muito além da 
rigidez que comumente o 
representa, ele é o que lhe 
antecede, e, também, o 
momento seguinte, quando 
torna a ser trama (de pessoas, 
de coisas, de ideias...).

A identidade visual representa 
seu início opondo-se ao seu fim, 

e seu fim disposto a dar 
continuidade... Como teria que 

ser, sua interlocução não se 
findou na identidade visual, mas 
extrapolou por meio das mídias 

sociais e digitais, pôsteres e 
cartões postais, teasers, 

palestras, Teias, Grupos de 
Trabalho, apresentação cultural, 

benção e o próprio evento, em 
distintas formas de escutar os 

Patrimônios em Silêncio,

As derivas são uma constante no trabalho do Grupo de Pesquisa 
Estudos da Paisagem, sob inspiração dos situacionistas, mas 
revistas no sentido de se tornarem mais afáveis aos cotidianos e 
mais aderentes a uma condição autoral de pesquisa. Sendo 
assim, nossa primeira proposta para o Nós - I Congresso 
Internacional de Estudos da Paisagem - era acionar esse método 
de pesquisa em um modelo em que o evento não se daria apenas 
na universidade, em espaços culturais ou em salas cercadas por 
quatro paredes. Visitar os lugares, descobrir seus cheiros e 
mistérios, deixar que a própria experiência no espaço revelasse o 
caminho a ser traçado, seriam ações que pensamos em 
compartilhar, fazendo da cidade de Maceió o verdadeiro 
auditório do evento. A ideia era que pudéssemos vivenciar 
patrimônios locais "silenciados" ou "esquecidos" através do calor e 
da potência da relação corpo a corpo. 

Mas, e quando o encontro presencial não é mais possível visto a 
chegada da condição pandêmica? Como propiciar uma 
experiência próxima à deriva? Seria possível uma deriva virtual? 
Como estimular as trocas entre os participantes e a produção 
coletiva de conhecimento? Assim, novas estratégias foram criadas.

O que denominamos patrimônios locais foram aos poucos se 
apresentando através de redes sociais e, em um segundo 
momento, chegaram em formato de correspondência na casa dos 
participantes, que puderam acessá-los através de imagens 
impressas e QR codes que os direcionaram para áudios e vídeos. 
As trocas online foram iniciadas antes mesmo do evento começar, 
quando convidamos os participantes dos GTs a definirem juntos o 
nome do seu Grupo de Trabalho - momento em que os 
pesquisadores puderam conhecer um pouco seus pares e seus 
respectivos trabalhos no desafio de chegar a um nome comum 
que contemplasse a todos. 

Por fim, realizamos três produções audiovisuais para aproximar 
um pouco mais os participantes dos patrimônios alagoanos, 
foram elas a gravação de uma bênção com dona Angelita 
benzedeira para abrir os caminhos do encontro, uma videoarte 
que buscou apresentar de maneira poética o vasto acervo 
audiovisual do Grupo Pesquisa acerca dos patrimônios estaduais 
e, para finalizar o evento, gravamos um show com a banda 
maceioense Tequilla Bomb - que mistura música eletrônica com 
ritmos alagoanos e outras sonoridades latinas, cuja filmagem se 
deu no prédio modernista da antiga reitoria da UFAL.

A ausência dos corpos, cheiros e sabores não pôde ser suprida, mas os recursos 
utilizados pareceram diminuir a distância física e proporcionaram, ao menos, um 

pouco de calor humano através das janelas digitais. 

Marina Milito de Medeiros



Dayse Luckwu Martins

Perfis diversos foram acessados, 
músicos, paleontólogos, biólogos, 

arquitetos e urbanistas, 
psicoterapeutas, filósofos. 

Interessava-nos como colocar em 
diálogo os patrimônios silenciados, 

presentes, ausentes, sob configurações 
diversificadas que representaram a 

construção de uma trama. Assim, fio a 
fio, foi se costurando a identidade do 
corpo de palestrantes e da comissão 

científica contribuindo com forma e 
identidade ao evento.

Percorrer caminhos diversos, buscar 
olhares distintos, compartilhar saberes – 
acadêmicos e não acadêmicos – conectar 
e possibilitar trocas permearam as 
discussões sobre como montar o corpo de 
palestrantes e da comissão científica para 
o evento que refletisse a identidade do 
trabalho desenvolvido pelo Grupo de 
Pesquisa Estudos da Paisagem.

Se a possibilidade do encontro físico se 
esgarçou com a pandemia, a 
conectividade permitiu, em tempo real, a 
participação de um palestrante morador 
de uma aldeia indígena do povo Krenak 
como Ailton, assim como de uma 
professora da universidade de Havard, 
Sara Zewde, e de outras fronteiras, 
próximas e longe das Alagoas. Mesmo 
entre nós, os membros da comissão 
organizadora, oscilavam por vezes não só 
entre a ligação entre as telas instaladas 
nas nossas casas, mas entre fronteiras 
estaduais e nacionais dos nossos 
endereços...

Descosturar os nós das barreiras físicas, e 
também conceituais, apresentou-se como 
um desejo para que se pudesse depois, 
trançar outros nós, trazendo para dentro o 
que estava na periferia e no centro. O que 
estava longe e perto. Esse pensamento 
norteou a sugestão e escolha dos nomes 
convidados a compor o evento.



Suzany Marihá Ferreira Feitoza

Aprender com as cidades, com encontros, 
afetando e deixando-se afetar. Essa é uma 
das abordagens metodológicas 
consolidadas dentro do Grupo de 
Pesquisa Estudos da Paisagem. Mas 
quando ao corpo é imposto o 
afastamento de outros corpos, das 
cidades? Esse questionamento assumiu 
especial significado no âmbito dos 
estudos urbanos no contexto da 
pandemia de Covid-19 e, por 
consequência, nos debates e nas 
experiências realizadas enquanto grupo.

Resultados dessas discussões foram os 
rebatimentos na construção do congresso, 
que na tentativa de uma maior 
aproximação se lançou em outros sentidos 
do encontro diante do digital. Na 
impossibilidade do toque, do olho no olho, 
das trocas presentes nas relações 
humanas, buscamos incitar os 
participantes a refletirem sobre outras 
formas de interação e apreensão das 
cidades no mundo contemporâneo.

Uma das estratégias adotadas foi o 
retomar de uma antiga forma de mostrar 
afeto: o envio de um cartão postal e um 
pôster. Assim, acionou-se um mecanismo 
que não ficou de todo parado durante a 
pandemia, mas pelo contrário, aumentou 
a sua performance de ação: os correios. 
Este, junto com outras formas de delivery, 
nos propiciou a possibilidade através da 
qual convidamos os participantes a uma 
errância digital em nossas terras 
alagadas, apresentando fragmentos de 
territórios e patrimônios em silêncio que 
desvelam outras Alagoas, outras Maceiós. 
Aqui, as errâncias puderam ser realizadas 
através de hiperlinks que conectaram 
mapas, imagens, vídeos e falas, 
apresentando alternativas para explorar a 
cidade que inicialmente acolheria estes 
remetentes,
mesmo agora através do 
corpo confinado.

Dayse Luckwu Martins

Perfis diversos foram acessados, 
músicos, paleontólogos, biólogos, 

arquitetos e urbanistas, 
psicoterapeutas, filósofos. 

Interessava-nos como colocar em 
diálogo os patrimônios silenciados, 

presentes, ausentes, sob configurações 
diversificadas que representaram a 

construção de uma trama. Assim, fio a 
fio, foi se costurando a identidade do 
corpo de palestrantes e da comissão 

científica contribuindo com forma e 
identidade ao evento.

Percorrer caminhos diversos, buscar 
olhares distintos, compartilhar saberes – 
acadêmicos e não acadêmicos – conectar 
e possibilitar trocas permearam as 
discussões sobre como montar o corpo de 
palestrantes e da comissão científica para 
o evento que refletisse a identidade do 
trabalho desenvolvido pelo Grupo de 
Pesquisa Estudos da Paisagem.

Se a possibilidade do encontro físico se 
esgarçou com a pandemia, a 
conectividade permitiu, em tempo real, a 
participação de um palestrante morador 
de uma aldeia indígena do povo Krenak 
como Ailton, assim como de uma 
professora da universidade de Havard, 
Sara Zewde, e de outras fronteiras, 
próximas e longe das Alagoas. Mesmo 
entre nós, os membros da comissão 
organizadora, oscilavam por vezes não só 
entre a ligação entre as telas instaladas 
nas nossas casas, mas entre fronteiras 
estaduais e nacionais dos nossos 
endereços...

Descosturar os nós das barreiras físicas, e 
também conceituais, apresentou-se como 
um desejo para que se pudesse depois, 
trançar outros nós, trazendo para dentro o 
que estava na periferia e no centro. O que 
estava longe e perto. Esse pensamento 
norteou a sugestão e escolha dos nomes 
convidados a compor o evento.



E assim eles se identificaram: GT1 - 
RESISTENTES; GT2 - Entre-linhas: 

imaterialidades e silenciamentos; GT3 - 
Vozes silenciadas das cidades; GT4 - 
Vagalumes: entre lembranças, lutas e 

esquecimentos; GT5 - Linhas e Ruínas. 
Memória e Esquecimento do Patrimônio 
Industrial; GT 6 - Paisagens Silenciadas; 

GT 7 - Patrimônio-Brasil: Análises e 
intervenções no patrimônio em silêncio; 

GT 8 - Paisagens entrelaçadas; GT 9 - 
Oportunidades e conflitos do turismo no 
contexto patrimonial; GT 10 - ATRAVÉS DA 
IMAGEM; GT 11 - Percepções e paisagens; 
GT 12 - Paisagem e Gestão do Patrimônio 

Cultural: Desafios; GT13 - Modos de 
Ocupar e Paisagens Construídas; GT14 - O 

diálogo traçando nós e quebrando 
silêncios; GT 15 - Entre silêncios, 

interrupções, ruínas... Memórias do 
sagrado resistem; GT 16 - O silêncio do 

patrimônio moderno; GT17 - PSIU;  GT18 - 
(R)Existências artísticas e a paisagem 

urbana;  GT 19 - Poéticas da solidão; GT 20 
- Movimentos e corpos na cidade: 

presencial e virtual; GT 21 - Lugar da 
memória: espaços, relatos e histórias; GT 
22 - PATRIMÔNIOS E MEMÓRIAS SOCIAIS: 
A BUSCA POR UMA NOVA NARRATIVA; GT 

23 - Sujeitos, silêncios e ruínas; GT 24 - 
Vasculhando Memórias.

Com os Grupos de Trabalho redefinidos, 
palestrantes convocados e teias 

perfiladas, foi o momento de, por fim, 
criar fios de discussão no cronograma do 
congresso. Assim, para o primeiro dia do 

evento, atamos e desatamos temas 
relacionados à Paisagem e Natureza; no 

segundo, juntamos Restos, Rastros, Ruínas 
e Memórias,  e no último dia a  discussão 

girou em torno do 
Corpo, Arte e Saberes.

Tínhamos, o desafio de pensar a 
distribuição das apresentações dos 
autores, e como elas se encaixariam na 
programação com as palestras, as teias e 
as pequenas experiências que muito 
queríamos proporcionar, ainda que 
fossem pela luz azul das telas.

O nó cego, como erva-daninha, tomou 
conta do nosso espírito organizador, e 
reivindicamos o desarranjo, o desmanchar 
daquilo que se apresentava para nós tão 
discernível. Decidiu-se, portanto, em vez 
de manter os nós iniciais e subdividi-los 
em sessões temáticas sequenciais, 
misturar os artigos.

Não foi sem apreensões e extensas 
reuniões que procedemos ao ato de 
embaralhar tudo o que fora separado... 
Mas foi assim que trabalhos em sintonia, 
ou com relevantes encontros - choques 
até -, isolados por pertencerem a 
diferentes nós, puderam roçar, laçar, 
enodar. 

Quanto a esse novo emaranhado, tivemos 
a instigação de interpretá-lo em 
constelações. A profusão de conexões 
possíveis entre os 154 artigos foi 
enfrentada pela liberdade de poder unir 
diferentes temáticas através de 
abordagens em congruência, mas 
também, na direção contrária, aproximar 
por questões, objetos, problemas em 
comum, mesmo que com posturas 
discrepantes. Assim, as possíveis 
interações nos pareceram mais sedutoras 
e profícuas.

Após semanas de discussões, os artigos 
foram congregados em 24 Grupos de 
Trabalho. Os autores dos artigos de cada 
grupo entraram em contato entre si e 
puderam interagir previamente ao evento, 
com apenas o desafio de escolher um 
nome que os representasse a partir de 
suas conexões. 

Louise Cerqueira Martins



Para a montagem da estrutura do show, 
foi contratada uma empresa de 

iluminação e som, além da busca de 
peças para compor o cenário em um 
ferro velho no Distrito Industrial  bem 

como nas dependências do Almoxarifado 
da Cidade Universitária da UFAL, onde se 
armazenam mobiliários e vários tipos de 
equipamentos e objetos descartados de 

todas as unidades do campus.

A intenção era criar uma atmosfera de 
sobreposições e descartes, utilizando 

materiais de reuso e reaproveitamento, 
como tonéis de óleo, televisões antigas e 

monitores quebrados, dando a eles um 
novo significado.

O contato com esses locais foi de 
fundamental importância para a 

compreensão sobre a quantidade de 
resíduos tecnológicos produzidos pela 

humanidade. Entre montanhas de 
computadores, cpus, televisões de 

diversos modelos, eletrodomésticos e 
móveis quebrados, pudemos constatar o 

silêncio da máquina e do objeto não 
funcional.

Para a transmissão, vimos a necessidade 
de criar uma base para a equipe estar 

durante os dias de evento. O local 
escolhido foi a sede da empresa 

contratada para a filmagem e 
transmissão, localizada no Bairro do 

Pinheiro, um dos afetados pela tragédia 
da Braskem, uma das temáticas tratadas 

no congresso. A comissão de organização 
se dividiu em equipes para o revezamento 

na base para o controle dos GTs e da 
transmissão.

Como forma de interagir e aproximar o 
público da produção do congresso, todo 

o movimento dentro da base foi 
registrado e divulgado simultaneamente 

através do Instagram, mostrando os 
bastidores da equipe de trabalho.

Planejar um evento que seria presencial e 
adaptá-lo ao meio digital foi um dos 
maiores desafios para o grupo, visto que o 
congresso começou a ser pensado meses 
antes do início da Pandemia do COVID-19.

Entre as diversas reuniões virtuais, a 
logística foi pensada para que os 
participantes pudessem ter uma 
experiência sensorial de acolhimento, 
receptividade e representatividade, em 
meio a um conturbado contexto de saúde, 
mas também político e social no Brasil e 
no mundo.

Para isso, a equipe da logística buscou 
formas de viabilizar o formato on-line 
contratando uma equipe especializada, 
tendo como principais pressupostos a 
qualidade de transmissão e do conteúdo 
a ser veiculado, a divisão da programação 
e organização dos vídeos dos 
participantes e seus GTs, e o 
direcionamento dos palestrantes, 
discentes e convidados para o formato do 
Congresso.

Para que isto ocorresse, viu-se a 
necessidade de contratação de 
filmmakers para a gravação antecipada 
das atrações que abriram e encerraram o 
evento. O primeiro vídeo exibido para a 
solenidade de abertura foi o da rezadeira 
Dona Angelita, que abençoou o congresso 
com uma reza gravada em sua casa, 
trazendo a fé e a espiritualidade como 
forma tradicional e íntima de tocar as 
pessoas. A escolha foi simbólica, visto o 
histórico de violência e intolerância 
religiosa que Alagoas acumula.
 
Outra atração gravada com antecedência 
foi a apresentação cultural da banda 
Tequilla Bomb, exibida no encerramento 
do congresso.

Rafael Almeida

E assim eles se identificaram: GT1 - 
RESISTENTES; GT2 - Entre-linhas: 

imaterialidades e silenciamentos; GT3 - 
Vozes silenciadas das cidades; GT4 - 
Vagalumes: entre lembranças, lutas e 

esquecimentos; GT5 - Linhas e Ruínas. 
Memória e Esquecimento do Patrimônio 
Industrial; GT 6 - Paisagens Silenciadas; 

GT 7 - Patrimônio-Brasil: Análises e 
intervenções no patrimônio em silêncio; 

GT 8 - Paisagens entrelaçadas; GT 9 - 
Oportunidades e conflitos do turismo no 
contexto patrimonial; GT 10 - ATRAVÉS DA 
IMAGEM; GT 11 - Percepções e paisagens; 
GT 12 - Paisagem e Gestão do Patrimônio 

Cultural: Desafios; GT13 - Modos de 
Ocupar e Paisagens Construídas; GT14 - O 

diálogo traçando nós e quebrando 
silêncios; GT 15 - Entre silêncios, 

interrupções, ruínas... Memórias do 
sagrado resistem; GT 16 - O silêncio do 

patrimônio moderno; GT17 - PSIU;  GT18 - 
(R)Existências artísticas e a paisagem 

urbana;  GT 19 - Poéticas da solidão; GT 20 
- Movimentos e corpos na cidade: 

presencial e virtual; GT 21 - Lugar da 
memória: espaços, relatos e histórias; GT 
22 - PATRIMÔNIOS E MEMÓRIAS SOCIAIS: 
A BUSCA POR UMA NOVA NARRATIVA; GT 

23 - Sujeitos, silêncios e ruínas; GT 24 - 
Vasculhando Memórias.

Com os Grupos de Trabalho redefinidos, 
palestrantes convocados e teias 

perfiladas, foi o momento de, por fim, 
criar fios de discussão no cronograma do 
congresso. Assim, para o primeiro dia do 

evento, atamos e desatamos temas 
relacionados à Paisagem e Natureza; no 

segundo, juntamos Restos, Rastros, Ruínas 
e Memórias,  e no último dia a  discussão 

girou em torno do 
Corpo, Arte e Saberes.

Tínhamos, o desafio de pensar a 
distribuição das apresentações dos 
autores, e como elas se encaixariam na 
programação com as palestras, as teias e 
as pequenas experiências que muito 
queríamos proporcionar, ainda que 
fossem pela luz azul das telas.

O nó cego, como erva-daninha, tomou 
conta do nosso espírito organizador, e 
reivindicamos o desarranjo, o desmanchar 
daquilo que se apresentava para nós tão 
discernível. Decidiu-se, portanto, em vez 
de manter os nós iniciais e subdividi-los 
em sessões temáticas sequenciais, 
misturar os artigos.

Não foi sem apreensões e extensas 
reuniões que procedemos ao ato de 
embaralhar tudo o que fora separado... 
Mas foi assim que trabalhos em sintonia, 
ou com relevantes encontros - choques 
até -, isolados por pertencerem a 
diferentes nós, puderam roçar, laçar, 
enodar. 

Quanto a esse novo emaranhado, tivemos 
a instigação de interpretá-lo em 
constelações. A profusão de conexões 
possíveis entre os 154 artigos foi 
enfrentada pela liberdade de poder unir 
diferentes temáticas através de 
abordagens em congruência, mas 
também, na direção contrária, aproximar 
por questões, objetos, problemas em 
comum, mesmo que com posturas 
discrepantes. Assim, as possíveis 
interações nos pareceram mais sedutoras 
e profícuas.

Após semanas de discussões, os artigos 
foram congregados em 24 Grupos de 
Trabalho. Os autores dos artigos de cada 
grupo entraram em contato entre si e 
puderam interagir previamente ao evento, 
com apenas o desafio de escolher um 
nome que os representasse a partir de 
suas conexões. 

Louise Cerqueira Martins



Com o terço agarrado às mãos, 
Angelita solicita ao benzido que 
descalce os pés, ficando livre de 

moedas e chaves. Pergunta o nome da 
pessoa e motivo da visita, antes de 
criar movimentos delicados com as 

mãos, como uma dança de gestos que 
envolve o indivíduo carecido no aroma 

pulsante da arruda. Achega sua 
cabeça nas costas da pessoa, boceja e 

cochicha sozinha. Pede um assopro 
para o vento, a fim de que ele leve os 

males que afligem a alma, os olhados e 
quebrantos. A benção raramente é 

feita só. Precisa de algum tipo de 
vínculo, o mínimo que seja, partindo da 

confiança. Mas também de uma certa 
linguagem que não se finda na palavra 

falada. Perpassa a temperatura da 
carne no tocar das mãos, na 

intensidade e entonação da voz e 
naquilo que seu panteão particular de 

entidades deseja revelar – nele, estão 
Iemanjá e Padre Cícero, Jesus e Oxalá, 
Oxum e Santo Antônio –, quase todos 

representados no oratório de seu 
quarto e nos símbolos sagrados 

difundidos pela casa. No decorrer dos 
seus 94 anos, de quem já dispôs suas 

mãos para o parto de "anjos" 
madrugada adentro, num passado 
canavieiro e com cheiro de açúcar, 

ainda hoje continua cedendo as 
mesmas mãos à cura de tantos - em 

especial, os moradores do bairro Chã 
de Bebedouro, em Maceió e, no 

contexto desse volume, os 
congressistas do CIEP -, levando 

conforto para os corações por meio da 
fé. Seu ofício foi se formando aos 

poucos, no aprendizado com os mais 
velhos, na observação do cotidiano e 

quando a agonia das pessoas vocifera 
em meio às margens. É nesse contexto 

que, pouco a pouco, ela vai 
concebendo pequenos e novos nós, 

firmes e acolhedores, 
difíceis de desatar. 

Arlindo Cardoso



Afinal, o que é pesquisar, investigar, ou 
até mesmo, se interessar pelo 

patrimônio, pela cidade e pela cultura 
popular, se não experimentá-la através 
dos sentidos íntimos do nosso próprio 

corpo, da vivência, somá-la ao que já 
trazemos na bagagem, e levá-la 

adiante?

Para SILÊNCIO MANIFESTO, vídeo que abriu o 
evento como forma de trazer a cidade de 
Maceió para os participantes do 
congresso, imergimos nos próprios limites 
que o tempo pandêmico criou e decidimos 
torná-lo limiar à temática dos silêncios 
que oferecemos. Na impossibilidade de um 
evento presencial e da receptividade física 
em Maceió, Alagoas, o teaser é uma 
proposta de encontro com o nosso lugar a 
partir de seus silêncios.

                Para tanto, como fio condutor 
utilizou-se a própria percepção.

Fizemos o exercício de nos questionar 
antes de criar: como perceberíamos 
Alagoas se os silêncios se sobrepusessem 
na paisagem?

Deixar fluir uma Alagoas feita 
entre os Silêncios, foi e é, 

paradoxalmente, manifestar os 
sons presentes: na dança, no 

canto e no conto, que ensinam o 
ofício e aprofundam sua vivência. 

Na voz, e no grito de potências 
políticas, gestos que fazem, 
desfazem e tornam a fazer 

territórios.

Nestes movimentos, percebam, HÁ 
TROCA! E se intrincam à postura ativa 
do pesquisador frente à cidade, e a 
desmontagem de certezas mais 
consolidadas sobre o patrimônio e a 
cultura.

Entendemos que em nossas 
práticas e paisagens, cabem 
outras... É nesse sentido, que 
SILÊNCIO MANIFESTO se 
tornou uma experimentação 
ofertada aos que não 
puderam vir 
fisicamente a nós...

Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro

Com o terço agarrado às mãos, 
Angelita solicita ao benzido que 
descalce os pés, ficando livre de 

moedas e chaves. Pergunta o nome da 
pessoa e motivo da visita, antes de 
criar movimentos delicados com as 

mãos, como uma dança de gestos que 
envolve o indivíduo carecido no aroma 

pulsante da arruda. Achega sua 
cabeça nas costas da pessoa, boceja e 

cochicha sozinha. Pede um assopro 
para o vento, a fim de que ele leve os 

males que afligem a alma, os olhados e 
quebrantos. A benção raramente é 

feita só. Precisa de algum tipo de 
vínculo, o mínimo que seja, partindo da 

confiança. Mas também de uma certa 
linguagem que não se finda na palavra 

falada. Perpassa a temperatura da 
carne no tocar das mãos, na 

intensidade e entonação da voz e 
naquilo que seu panteão particular de 

entidades deseja revelar – nele, estão 
Iemanjá e Padre Cícero, Jesus e Oxalá, 
Oxum e Santo Antônio –, quase todos 

representados no oratório de seu 
quarto e nos símbolos sagrados 

difundidos pela casa. No decorrer dos 
seus 94 anos, de quem já dispôs suas 

mãos para o parto de "anjos" 
madrugada adentro, num passado 
canavieiro e com cheiro de açúcar, 

ainda hoje continua cedendo as 
mesmas mãos à cura de tantos - em 

especial, os moradores do bairro Chã 
de Bebedouro, em Maceió e, no 

contexto desse volume, os 
congressistas do CIEP -, levando 

conforto para os corações por meio da 
fé. Seu ofício foi se formando aos 

poucos, no aprendizado com os mais 
velhos, na observação do cotidiano e 

quando a agonia das pessoas vocifera 
em meio às margens. É nesse contexto 

que, pouco a pouco, ela vai 
concebendo pequenos e novos nós, 

firmes e acolhedores, 
difíceis de desatar. 

Arlindo Cardoso



“No riddim eu denuncio e ainda boto pra dançar” 

Acreditamos no poder que ecoa através da música. 
                        Não só pela força do seu discurso escrito, 
            mas também pela potência da 
sonoridade em afetar o corpo que a experiência. 
                                                                      Foi em busca desse afetar o que entra pelos     
                                                                             ouvidos que se articulou 
                                               as discussões em torno da escolha da atração cultural        
                        responsável pelo encerramento do Nós.

Suzany Marihá Ferreira Feitoza

Entre nomes globais e locais,
         de maior ou menor visibilidade, 
de vozes estridentes ou silenciadas, 
                 foi-se costurando imaginários de
    performances que dialogassem 
com a proposta do congresso. 
                              E nesse emaranhado de 
possibilidades, 
um grupo de Maceió se destacou: 
                        Tequilla Bomb.
                O trio de música eletrônica 
aborda temáticas relativas às periferias 
           da capital, mas que se entrecruzam 
a questões globais e contemporâneas 
            não só por seu discurso, mas 
                                  também pela união de 
sonoridades latinas, 
caribenhas, 
jamaicanas 
e alagoanas.

É no encontro 
    com o outro proporcionado 
             pela experimentação da música, 
                      que o Nós encerrou sua primeira edição, 
                                 deixando um convite aos participantes: 

ouvir e dançar como forma de celebração, 
                                                       e, também, de 
                                                                        fazer política.



“No riddim eu denuncio e ainda boto pra dançar” 

Acreditamos no poder que ecoa através da música. 
                        Não só pela força do seu discurso escrito, 
            mas também pela potência da 
sonoridade em afetar o corpo que a experiência. 
                                                                      Foi em busca desse afetar o que entra pelos     
                                                                             ouvidos que se articulou 
                                               as discussões em torno da escolha da atração cultural        
                        responsável pelo encerramento do Nós.

Suzany Marihá Ferreira Feitoza

Entre nomes globais e locais,
         de maior ou menor visibilidade, 
de vozes estridentes ou silenciadas, 
                 foi-se costurando imaginários de
    performances que dialogassem 
com a proposta do congresso. 
                              E nesse emaranhado de 
possibilidades, 
um grupo de Maceió se destacou: 
                        Tequilla Bomb.
                O trio de música eletrônica 
aborda temáticas relativas às periferias 
           da capital, mas que se entrecruzam 
a questões globais e contemporâneas 
            não só por seu discurso, mas 
                                  também pela união de 
sonoridades latinas, 
caribenhas, 
jamaicanas 
e alagoanas.

É no encontro 
    com o outro proporcionado 
             pela experimentação da música, 
                      que o Nós encerrou sua primeira edição, 
                                 deixando um convite aos participantes: 

ouvir e dançar como forma de celebração, 
                                                       e, também, de 
                                                                        fazer política.



OR
GA

NI
ZA

ÇÃ
O

COMITÊ ORGANIZADOR
Coord.: Fábio Henrique Sales Nogueira (UNIT/AL, doutorando PPGAU FAU/UFAL, 
coordenador do Laboratório de Criação Taba-êtê)

Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro (Mestra PPGAU FAU/UFAL)
Arlindo Cardoso (Designer, mestrando PPGAU FAU/UFAL)
Dayse Luckwü Martins (Dau/UFPE, doutora MDU/UFPE)
Karina de Magalhães (Arquiteta e Urbanista, mestranda PPGAU FAU/UFAL)
Louise Cerqueira (Faculdade Pitágoras, doutora PPGAU FAU/UFAL)
Marina Milito (IFAL, doutoranda PPGAU FAU/UFAL)
Suzany Marihá Ferreira Feitoza (Designer, mestranda PPGAU FAU/UFAL)
Taciana Santiago (Arquiteta e Urbanista, doutoranda PPGAU FAU/UFAL)
Tamires Aleixo Cassella (Arquiteta e Urbanista, doutoranda PPGAU FAU/UFAL)
Thalita Melo (UNIT/AL, doutoranda PPGAU FAU/UFAL)

COMITÊ DE ARTE E DESIGN
Coord.: Ana Karolina Barbosa Corado Carneiro (Mestra PPGAU FAU/UFAL)

Arlindo Cardoso (Designer, mestrando PPGAU FAU/UFAL)
Fábio Henrique Sales Nogueira (UNIT/AL, doutorando PPGAU FAU/UFAL, 
coordenador do Laboratório de Criação Taba-êtê)
José Rudá Rodrigues Lopes (Graduando FAU/UFAL)
Suzany Marihá Ferreira Feitoza (Designer, mestranda PPGAU FAU/UFAL)
Tamires Aleixo Cassella (Arquiteta e Urbanista, doutoranda PPGAU FAU/UFAL)
Thalita Melo (UNIT/AL, doutoranda PPGAU FAU/UFAL)

COMITÊ DE LOGÍSTICA
Coord.: Marina Milito (IFAL, doutoranda PPGAU FAU/UFAL)

Gibson Melo de Albuquerque (Arquiteto e Urbanista, doutorando PPGAU FAU/UFAL)
Karina de Magalhães (Arquiteta e Urbanista, mestranda PPGAU FAU/UFAL)
Katherine Arestegui (Arquiteta e Urbanista)
Rafael Almeida (Designer, mestrando PPGAU FAU/UFAL)

COLABORADORES
Bianca Machado Muniz (UNIT/AL, doutoranda PPGAU FAU/UFAL)
Camila Ferreira (Graduanda FAU/UFAL)
Jaianny Duarte (Arquiteta e Urbanista, mestre PPGAU FAU/UFAL)

COORDENAÇÃO GERAL
Maria Angélica da Silva (PPGAU FAU/UFAL)

ORGANIZAÇÃO GERAL
Grupo de Pesquisa Estudos da Paisagem



CO
M

IT
Ê 

 C
IE

NT
ÍF

IC
O

ADRIANA GUIMARÃES
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - UFAL
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFAL

ANA CLÁUDIA MAGALHÃES
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - UFAL
Conservadora/restauradora de bens culturais móveis do
Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional - IPHAN

ANA FLÁVIA MAGALHÃES PINTO
Doutorado em História - UNICAMP
Docente do Departamento de História - UnB

DANIELA KABENGELE
Doutorado em Antropologia - UNICAMP
Docente do Centro Universitário Tiradentes - UNIT

ELVIRA BARRETO
Doutorado em Jornalismo - Universidade Autônoma de Barcelona - UAB
Docente da Faculdade de Serviço Social - UFAL

FERNANDA RECHENBERG
Doutorado em Antropologia Social - UFRGS
Docente do Instituto de Ciências Sociais - UFAL

GABRIELA LEANDRO PEREIRA
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - UFBA / Universidade de Coimbra
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFBA 

JOSEMARY FERRARE
Doutorado em Arquitetura / História do Urbanismo - Universidade do Porto
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFAL

JULIANA MICHAELLO DIAS
Doutorado em Planejamento Urbano e Regional - UFRJ
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFAL

LINDEMBERG MEDEIROS
Doutorado em Turismo - Sheffield  Hallam University
Docente do Instituto de Geografia, Desenvolvimento e Meio Ambiente - UFAL

LUIZ ANTONIO BAPTISTA
Doutorado em Psicologia - USP
Docente do Instituto de Psicologia - UFF



CO
M

IT
Ê 

 C
IE

NT
ÍF

IC
O

LUIZ AMORIM
Doutorado em Advanced Architectural Studies - University College London
Docente do Departamento de Arquitetura e Urbanismo - UFPE

MARCELO TRAMONTANO
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - USP
Docente do Instituto de Arquitetura e Urbanismo - USP

MARGARETH PEREIRA
Doutorado em História - École des Hautes Études en Sciences Sociales - EHESS
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFRJ

MARIA ANGÉLICA DA SILVA
Doutorado em História - UFF / Architectural Association School
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFAL

PAOLA BERENSTEIN JACQUES
Doutorado em História da Arte e da Arquitetura - Université Paris 1 Pantheon-Sorbonne
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFBA

PEDRO FIDALGO
Doutorado em Urbanismo - Universidad Politécnica de Madrid
Docente da Universidade de Nova Lisboa

RODRIGO BAETA
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - 
UFBA / Università degli Studi di Roma La Sapienza
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFBA

ROSELINE OLIVEIRA
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - UFBA
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFAL

VITOR TEIXEIRA
Doutorado em História
Docente da Faculdade de Artes da Universidade do Porto

VLADIMIR BARTALINI
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - USP
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - USP



Estuda recortes paisagísticos considerando seus elementos, dinâmicas, 
pessoas e temporalidades. Registrado no CNPq desde 1998, insere-se na 
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade Federal de 
Alagoas e é um dos suportes do seu Programa de Pós-Graduação, 
composto de um curso de mestrado (em Dinâmicas do Espaço Habitado) 
e de doutorado (em Cidades), ambos reconhecidos pela Capes em 2002 e 
2012 respectivamente.

Nas investigações produzidas pelo Grupo, consideram-se os elementos 
materiais e intangíveis da cultura paisagística, tendo como ferramentas 
prioritárias a iconografia, os relatos de época e a observação sensorial 
e afetiva dos espaços. Viagens e registros de imagens, a captação de 
depoimentos e de sons, servem de base não só para a investigação mas 
são formatados em produtos culturais.

CO
M

IT
Ê 

 C
IE

NT
ÍF

IC
O

LUIZ AMORIM
Doutorado em Advanced Architectural Studies - University College London
Docente do Departamento de Arquitetura e Urbanismo - UFPE

MARCELO TRAMONTANO
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - USP
Docente do Instituto de Arquitetura e Urbanismo - USP

MARGARETH PEREIRA
Doutorado em História - École des Hautes Études en Sciences Sociales - EHESS
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFRJ

MARIA ANGÉLICA DA SILVA
Doutorado em História - UFF / Architectural Association School
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFAL

PAOLA BERENSTEIN JACQUES
Doutorado em História da Arte e da Arquitetura - Université Paris 1 Pantheon-Sorbonne
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFBA

PEDRO FIDALGO
Doutorado em Urbanismo - Universidad Politécnica de Madrid
Docente da Universidade de Nova Lisboa

RODRIGO BAETA
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - 
UFBA / Università degli Studi di Roma La Sapienza
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFBA

ROSELINE OLIVEIRA
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - UFBA
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - UFAL

VITOR TEIXEIRA
Doutorado em História
Docente da Faculdade de Artes da Universidade do Porto

VLADIMIR BARTALINI
Doutorado em Arquitetura e Urbanismo - USP
Docente da Faculdade de Arquitetura e Urbanismo - USP



As viagens iniciais do Grupo Estudos da Paisagem, percorrendo cidades, 
foram ao encontro, dentre outras coisas, de um elemento singular: o 
convento franciscano.

Como seu inspirador, trata-se de uma arquitetura que se faz descalça, 
no contato com o mundo, com as pessoas, com a cidade, com a terra. 
Sendo múltiplo, é um ponto que se fecha em sim chamando à 
convergência e ao recolhimento, mas que também se abre e se conecta 
em rede com outros quando os pés se colocam em caminho (”in via”).

A figura de Francisco, atualizada para o presente surge como convite a 
nós conectores que buscam entrelaçar lugares, culturas e países 
diversos em torno de uma experiência de vida compromissada com os 
valores da simplicidade.

O núcleo Saberes em Movimento - Nós, encontra no espaço e na 
paisagem suas forças motrizes e pontos diferenciais de partida de 
interlocução, desde as parcerias acadêmicas até o contato com a 
sociedade nos seus mais diversos níveis de organização e diversidade.



O Laboratório de Criação Taba-êtê funciona como um desdobramento 
do Grupo voltado para o design de produtos. O nome, pequeno poema 
visual, significa “grande taba”, e era como os indígenas denominavam as 
cidades erigidas pelos colonizadores.

As propostas gráficas e artísticas buscam  transformar as ferramentas 
de trabalho de pesquisa científica do Grupo - viagens e imagens - em 
criações que visam a socialização do conhecimento.

Aproximando corpo e mídias, dentre essas criações situam-se 
exposições de cunho interativo, objetos ludo-didáticos, livros. vídeos e 
instalações, cuja produção tem recebido o apoio do CNPq, Capes, 
Fapeal, Iphan, Banco do Nordeste do Brasil e Petrobrás.

As viagens iniciais do Grupo Estudos da Paisagem, percorrendo cidades, 
foram ao encontro, dentre outras coisas, de um elemento singular: o 
convento franciscano.

Como seu inspirador, trata-se de uma arquitetura que se faz descalça, 
no contato com o mundo, com as pessoas, com a cidade, com a terra. 
Sendo múltiplo, é um ponto que se fecha em sim chamando à 
convergência e ao recolhimento, mas que também se abre e se conecta 
em rede com outros quando os pés se colocam em caminho (”in via”).

A figura de Francisco, atualizada para o presente surge como convite a 
nós conectores que buscam entrelaçar lugares, culturas e países 
diversos em torno de uma experiência de vida compromissada com os 
valores da simplicidade.

O núcleo Saberes em Movimento - Nós, encontra no espaço e na 
paisagem suas forças motrizes e pontos diferenciais de partida de 
interlocução, desde as parcerias acadêmicas até o contato com a 
sociedade nos seus mais diversos níveis de organização e diversidade.





APOIO:

Centro
Universitário
Tiradentes

Instituto do Patrimônio
Histórico e Artístico Nacional

Escola Técnica de Artes
UFAL

Instituto de Arquitetura do Brasil
Departamento de Alagoas




